

پوهنتون سلام كابل - افغانستان

# all we

خیر نیزه ، علمي شیر میاشتینی مجله دویم کال، دریمه او څلورمه ګڼه، وری - کب ۱۳۹۱هـ ش

> مجلة علمي پوهنتون سلام كابل - افغانستان

غلاف (درى) مجلهٔ علمي پوهنتون سلام كابل ـ افغانستان

# سلام

مجلة علمية، محكمة، تعنى بنشر البحوث العلمية بعد تحكيمها تصدر كل ستة أشهر من جامعة سلام في العاصمة الأفغانية ـ كابول السنة الثانية، العدد الثالث والرابع، جمادى الأولى \_ ربيع الثاني ١٤٣٣ ـ ١٤٣٠هـ ق

یک مجله علمی وتحکیم شده است که بحثها علمی را در همه میدانهای معرفت بعد از تحکیم به نشر می سپارد، و در هر شش ماه یک بار از طرف پوهنتون سلام به نشر سپرده میشود.

سال دوم، شماره سوم وچهارم، حمل - حوت ۱۳۹۱هـش



# آدرس

د مجلی سره مراسلات به د تحریر د مدیر په نوم وي پوهنتون سلام ، چهار راهی ترافیک ، شهر کابل ، افغانستان تلفون : ۹۳۲۰۲۲۳۰۶۴۰۰

په کابل کی د سلام پوهنتون ايميل ادرس: salamuk@salam.edu.af

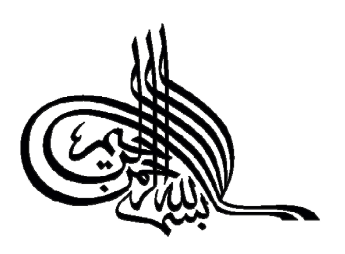
پوهنتون سلام (فرع كندز) جادة و لايت ، كوچهٔ حاجى ميرى شهر كندز – افغانستان

تلفون : 0093512001325

موبايل: 0093786009500 - 0093772828760

salsammagazine@salam.edu.af : ايميل

ویب سایت: www.salam.edu.af



# هيأت تحرير

# مجلة علمي پوهنتون سلام

شش ماهه وتحكيم شده

#### رئيس تحرير

# پوهاند دكتور محمد اسماعيل لبيب بلخى

رئيس پوهنتون سلام

#### مدير تحرير

#### پوهنوال دكتور مصباح الله عبد الباقى معاون علمى و استاذ پوهندى شرعيات پوهنتون سلام

#### هیات تحریر

- دکتور رفیع الله عطاء
   معاون اداری پوهنتون سلام
- پوهندوی وزیر محمد سعیدی
   رئیس پوهنځی شرعیات وقانون
- پوهندوی عصمت الله شریعتی
   رئیس پوهنځی حقوق و علوم سیاسی
- پوهنوال دکتور عبد الباقی امین رئیس دیپارتمنت قضاء و څارنوالی پوهنځی حقوق و علوم سیاسی
  - پوهندوی دکتور فضل الهادی وزین رئیس دیپارتمنت ثقافت اسلامی پوهنځی شر عیات وقانون
- دکتور عنایت الله خلیل هدف رئیس دیپارتمنت اداره و دیپلوماسی پوهنځی حقوق و علوم سیاسی
  - دکتور عبد الصبور فخری استاذ پوهندی شرعیات (دیپارتمنت زبان عربی)
  - پوهنمل محمد نعیم جلیلی رئیس دییار تمنت تعلیمات اسلامی یو هنځی شر عیات وقانون

# په سلام څيړنيزي مجله کې د څيړنو د نشرولو ضوابط:

- 1. مجله د نشر لپاره په ملي ژبو سربيره په عربي او انګليسي ژبو څيړني او علمي بحثونه د نشر لپاره مني، مګر په دي شرط چي په نورو ژبو د ليکل شوو بحثونو لنډيز د ملي ژبو څخه په يوي ژبي او په ملي ژبو ليکلو شوو بحثونو لنډيز په عربي يا انګليسي ژبه د مضمون د ليکونکي لخوا د مضمون ترڅنګ مجلي ته وسپارل شي.
  - 2. مجله به په کال کي دوه ګڼي خپريږي.
- 3. مجله د بیلا بیلو اجتماعي او علمي ډګرونو پوري اړونده هغه څیړني خپروي چي په منهجي لحاظ درستي، او په علمي او فکري لحاظ اصالت ولري (یعني د بل چا څخه نه وي اخیستل شوي).
- 4. سلام مجله يواځي هغه څيړني نشر ته سپاري چي مخکي د کتاب په بڼه او يا په کومه مجله او يا هم د کومي بلي لارې نه وې نشر شوې.
- 5. د بحث د صفحاتو شمير بايد د ١٥ صفحو (اى فور سايز) څخه كم او د ٥٠ صفحو څخه زيات نه وي، ددي څخه د زياتوالي او كموالي په صورت كي به د مدير تحرير موافقه اړينه وي.
  - 6. د لغوي تصحيح مسؤوليت د ليکونکي په غاړه دي.
- 7. تر څو چي د بحث ظاهري بڼه درسته نه وي او اولني شرطونه يي نه وي پوره کړي د تحکيم لپاره به نه اخيستل کيږي.

# د بحث د نشرولو اجراءات:

- 8. كومه څيړنه او بحث چي په مبدئي لحاظ د نشر وړ وي ليكونكي يي بايد د سافت كاپي سره سره پرنټ كړي دري نسخي د مجلي دفتر ته وسپاري.
- 9. مجله هره څیړنه اړونده متخصصینو ته د تحکیم (د دي فیصلي لپاره چي بحث په مجله کي د نشر وړ دي او که نه) لپاره لیږي.
  - 10. د بحث په باب د متخصصينو راي نهائي بال کيږي.
- 11. د تحکیم څخه وروسته که بحث د نشر وړ ګڼلي شوي وه او څه تعدیل او بدلون په کښي مطلوب وه نو لیکونکي ته به د هغه تعدیلاتو د اجراء لپاره بیرته لیږل کیږي.
- 12. د تصحیح نه وروسته باید د ایمیل د لاري او یا هم په سي ډي کي د یوي کاپي سره مجلي ته سپاري، تر څو نشر لپاره اماده شي.
- 13. هغه بحثونه او څيړني چي په مجله کي د نشر څخه پاتي شي بيرته ليکوال ته سپارل د مجلي مسؤوليت نه دي.

# فهرس مضامين

| ارسی برخی مضامین - | ——د عربی او پښتو او ف |
|--------------------|-----------------------|
|--------------------|-----------------------|

|           | پسریزه                                                                                                     |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 - 1     |                                                                                                            |
| 46 - 9    | <ul> <li>♦ أهمية القيم للحضارة تأسيسًا واستمرارًا</li> <li>الأستاذ الدكتور نبيل فولى محمد منجى</li> </ul>  |
| 96 - 47   | <ul> <li>♦ په اسلام کې دښځې سياسي حقوق</li> <li>پو هنوال دکتور عبد الباقي امين</li> </ul>                  |
| 131 - 97  | <ul> <li>♦ اسباب تغیر فتوا</li> <li>پوهنمل عبدالودود "عابد" (استاد پوهنحی شرعیات، پوهنتون تخار)</li> </ul> |
| 152 - 133 | <ul> <li>◆ حدیث وجایگاه آن در هرات</li> <li>پوهاند دکتور محمد اسماعیل لبیب بلخی</li> </ul>                 |
| 227 - 153 | <ul> <li>♦ د غربي تمدن نړيوال لرليد، (دويمه برخه)</li> <li>پوهنوال دکتور مصباح الله عبد الباقي</li> </ul>  |

# ♦ په عربی او پښتو ژبه د بحثونو لنډيزونه :

# (په پښتو ژبه د بحثونو لنډيزونه)

| 229 | ملخص بحث (د تمدن د پیل، تأسیس او دوام لپاره د تمدنی ارز ښتونو اهمیت)             |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| 229 | ملخص بحث (په اسلام کې دښځې سياسي حقوق)                                           |
| 230 | ملخص بحث (اسباب تغيير فتوا)                                                      |
| 231 | ملخص بحث (حدیث وجایگاه آن در هرات)                                               |
| 232 | ملخص بحث (د غربي تمدن نړيوال لرليد او په اسلامي نړۍ د هغی اغيزی)<br>(دويمه برخه) |
|     | (ملخصات البحوث باللغة العربية)                                                   |
| 233 | ملخص بحث (أهمية القيم الحضارية تأسيسًا واستمرارًا)                               |
| 233 | ملخص بحث (حقوق المرأة السياسية في الإسلام)                                       |
| 234 | ملخص بحث (أسباب تغير الفتوى)                                                     |
|     | (5-7)                                                                            |
| 234 | ملخص بحث (الحديث ومكانته في "هراة")                                              |



#### سريزه

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد الأنبياء والمرسلين وعلى آله و أصحابه أجمعين، وبعد.

په دې کې شک نشته چې د هر شي د جوړښت لپاره څه بنسټونه وي، ترڅو چې هغه بنسټونه جوړ نه شي په هغې باندې د بناء کيدونکې شي جوړيدل متصور نه دی، او دا هم ثابته خبره ده چې د ټولنې د جوړيدو خښتې او ډېرې او بنسټيز عناصر د هغه ټولني افراد او وګړي وي، که چير ته دا افراد او وګړي چې ټولنه جوړوي د علم په وسله سنبال، له مهار تونه څخه بر خمن، په خپل دينې هویت باندی افتخار کونکی او ددی هویت په ارزښتونو ټینګ ولاړ او د خپل هیواد سره مینه لرونکی وی، او ددی ترڅنګ د لوړ همت خاوندان وی او د ټولني د جوړولو عزم او اراده هم ولري نو ټولنه په ډيرې چټکتيا سره پر مختګ کوی، او ځان لیاره د مهنبو ملتونو په قطار کې ځای جوړوی، او ددې پرځای چې هميش د نورو د احساناتو لاندې وي او نورو ته په طمع کې ژوند تيروي ددی هوډ لري چې نورو سره مرسته وکړي، او په صحیح حدیث کې د راغلي صفت (المؤمن القوي) مصداق وي، ييغمبر عليه السلام فرمايي: « المؤمن القوي خير وأفضل وأحب إلى الله عَزَّ وَجَلَّ من المؤمن الضعيف وفي كل خير، احرص على ما ينفعك، ولا تعجز، فإن غلبك أمر فقل قدّر الله وما شاء صنع، وإياك واللو، فإن اللو يفتح عمل الشيطان » قوى مسلمان بهتر، افضل او الله تعالى ته د ضعيف مسلمان په نسبت ډير ګران دی، او په دواړو کی خير شته، څه چی تاته ګټه رسوي په هغی حریص اوسیږه، او هیڅکله د عجز او ناتوانی اظهار او څرګندونه مه کوه، کله دی که کوم کار و نه شو کر ای نو و و ایه: الله تعالی به همداسی مقدر کړی وه، او څه چې د الله تعالى خوښه وه هغه يې وکړل، او هيڅ کله هم داسې مه وایه: که داسی می کړی وی نو داسی به شوی وی، ځکه دا د شیطان لپاره په انسانی نفس کی د وسوسو دروازه پرانیځی، دلته لکه د حدیث شارحین چی وایی د قوت څخه مراد يواځي د جسماني او جسدي قوت نه دی، بلکه دلته د علم، اخلاقو، پلان گذاری، مهارتونو او نور هر ډول قوتونه مراد دی، په کوم مسلمان کی چی هر صلاحیت او قوت وي هغه د هغه مسلمان څخه غوره او بهتر دی چی دا صلاحیت، علم او قوت ورسره نه وي.

همدا راز که د کومو ټولنو وګړي لوړ همته وي او د وړو او پريوتو کارونو او اعمالو څخه ځان ساتي نو هغه ټولنه پرمختګ کوي، مګر که د کومی ټولنی وګړي دا ډول صفات ونه لري نو بيا نه ټولنه جوړيږي او نه ملتونه او نه هيوادونه پرمختګ کوي، همدا لوړ همته خلک د الله تعالی هم خوښيږي او هغه خلک يې بد راځي چې پريوتي او پست کارونه کوي رسول الله ﷺ فرمايي: "إن الله تعالى ستر او لوی کارونه خوښوي او پريوتي کارونه يې بدی راځي.

دا خو د هغه وګړو او انسانانو صفتونه او ځانګړتياوی شوی چې د هغوي په مټو ټولنی جوړيږي او پرمختګ کوي، او د ټولنی او هيواد د جوړيدو او پرمختګ لپاره د دی اړينو افرادو او وګړو جوړيدل او تيارول د ښوونی او روزنی او لوړو زده کړو د سيستم پوری تړلي دي، ځکه د يو هيواد معارف، او د لوړو زده کړو اداری او مؤسسات هغه کارخانی دي چې د هغه هيواد لپاره د اړتيا وړ علمي او فني کادرونو او وګړي تياروي، که چيرته د کوم هيواد تعليم او تربيه او لوړی زده کړی درست کار وکړي نو دا فني کادرونه او علمي شخصيتونه جوړوي چې د هغوي په لاس بيا هغه ټولنه جوړيږي او پرمختګ کوي او که په دی دواړو سيستمونو کې غلطی او خلاګانی وجود ولري نو بيا د ټولنی جوړيدل او د هيواد پرمختګ يو بې تعبيره خوب پاتې کيږي.

اوس که موږ د افغانستان د لوړو زده کړو په حالت يو ځغانده نظر واچوو نو څرګنده به شي چې سره له دی چې په تيرو دولسو کلونو کې يو لړ پرمختګونه رامنځته شوي دي مګر تر اوسه هم زموږ هيواد په دروستو بنسټونو د لوړو زده کړو د سيستم د درولو څخه ډيره فاصله لري، دلته هم تر اوسه پورې د ژوند د ټولو ډګرونو په څير د ضوابطو پر ځای روابط حاکم دي، دلته

اوس هم معیارونه په بشیره توګه تر پښو لاندې کیږي، د تعلیم او لوړو زده کړو ډګر هغه ډګر دی چې هلته باید یواځی او یواځی لیاقت او ضوابط مراعت شی مگر زمور په هيواد کې دې ډګر يورې تړلي زياتي فيصلي تر اوسه يورې د سياسي ملحوظاتو، فشارونو، د پارلمان د غړو، د دولت لوړ رتبه چارواکو، او زور واکانو د زورونو او سفارشونو پر بنسټ کیږي، داسی یوه فضاء حاکمه ده چې څوک پکښې د قوانينو او لوائحو د رعايت او التزام خبره کوي هغه ډيرو خلکو ته شاذ او د قاعدی څخه وتلی ښکاري، د خلکو تصور دا دی چی د فساد څخه په ډکې ټولنه کې يوه اداره او په اداره کې يو شخص د ضوابطو او اصولو سره برابر تعامل نشی کولی ځکه د ټولنی هر اړخيز فساد يې مجبوروي، مګر دا درسته خبره نه ده، چې د يو انسان شعار په ژوند کې دا وي چې هغه بايد په ټولنه کې د نورو خلکو په څير واوسي که خلک ښه کوي دا به هم ښه کوي او که خلک بد کوي دا به هم بد کوي دی ته په حدیث کی (امعة) ویل شوي دی، همدا ټولنه تباه کوي او د فساد لور ته يې وړي، ټولنه د فساد څخه دا ژغوري چې هر انسان چی په هر موقعیت کی قرار ولری باید د ځان سره دا تعهد وکری چی هغه به نادر ست او د اصولو سره مخالف کار نه کوی، په همدی اړه رسول الله عالیتی فرمايي: « لا يكن أحدكم إمعة ، يقول: أنا مع الناس ، إن أحسن الناس أحسنت. وإن أساءوا أسأت ، ولكن وطنوا أنفسكم إن أحسن الناس أن تحسنوا ، وإن أساءوا أن لا تظلموا». له تاسى څخه څوک بايد امعة ونه اوسيږي، چې داسې ووايي: چې زه خو د خلکو سره يم، که خلکو ښه کول، زه به هم ښه کوم، او که هغوي بد کول زه به هم بد کوم، بلکه په ځان باندی دا لازم کړی چی که خلکو ښه کول چى تاسى هم ښه وكړى او كه هغوي بد كول چى تاسى ظلم ونه كړى.

بل ستر مشكل چى د ټولنى د فساد لامل كرځي، او زموږ ټولنه ورسره مخ ده هغه د خلكو او په ټولنه كى د اوسيدونكو بى تفاوتي ده، د ډيرو خلكو په وړاندى وران او نادرست كارونه كيږي مكر هغوي ددى نادرستو كارونو په مقابل كى بى تفاوته پاتى كيږي، اوكله چى خلك غلط كارونه كوري او د هغى پر ضد هيڅ ډول عكس العمل نه ښايي نو بيا په ټولنه كى يو عام فساد خپريږي، او دا د الله تعالى د عذاب شكل غوره كوي، په دى اړه د الله پيغمبر سيالي فرمايي: « إن الناس إذا رأوا المنكر فلم يغيروه أوشك أن يعمهم الله بعقابه » خلك چى كله

بد کارونه ګوري او منع نه کړي نو کیدلی شي چی الله تعالی پری عام عذاب نازل کړي، دا عذاب چی رسول الله علی یی په دی حدیث کی یادونه کړی ده مختلف او بیلا بیل شکلونه درلودلی شي، کله به د واضح او څرګند عذاب په شکل وي او کله به د وروسته پاتي والي، فقر، بی چارګۍ او داسی نورو شکلونو کی وي.

# په تيرسمسترکي د سلام پوهنتون يو لړ لاسته راوړني

په تیر سمستر کی د الله تعالی په فضل او کرم سره سلام ښه لاسته راوړنی درلودی، چی دا د سلام پوهنتون د اداری، منسوبینو او په سلام کی د کارکونکو د زحمتونو نتیجه ده، ددی لاسته راوړونو څخه د لاندی لاسته راوړنو یادونه کوو:

**لومړی:** د دری پوهنځيو څخه د محصلانو فراغت: په ډير وياړ سره يادونه کوو چې سلام پوهنتون د خپلو کوښښونو لومړۍ ثمره د محصلانو د فراغت په

شکل کی ټولنی ته وړاندی کړه، او د پوهنتون دری پوهنځيو هر يو شرعيات او قانون، اقتصاد، او انجينرۍ لومړی دوری فارغی کړلی، د لوی الله څخه غواړو چی ددی محصلينو فراغت د افغانستان د درديدلي ملت د کړاونو دوا او د هيواد د پرمختګ په لور يې يو ګام وګرځوي.

دویم: بل لوی پرمختګ سلام د لوړو زده کړو د مؤسسی څخه د پوهنتون سویی ته پورته کیدل ؤ، دا مرحله په 17/2/1هـ ش د لوړو زده کړو د محترم وزارت لخوا د یو سند په ورکولو بشپړه شوه، دا هم د الله تعالی په فضل او کرم او د سلام پوهنتون د استاذانو، منسوبینو، او اداری د نه ستړي کیدونکو هلو ځلو نتیجه وه، الله تعالی دی د سلام پوهنتون منسوبینو ته توفیق ورکړي چی د تعلیمي سویی او کیفیت په لوړولو او لوړو ساتلو کی نور هم پرمختګ وکړي.

#### په دي ګڼه کې

د تیر په څیر په دی ګڼه کی هم متنوعی لیکنی د درنو لوستونکی د مطالعی لپاره وړاندی کوو، او ویاړو چی د جدي بحثونو د نشر لپاره مو زمینه برابره کړی ده، په طبیعی توګه هر بحث د هغی د لیکونکی د نظریاتو څخه نمایندګی کوي، خو د سلام علمی مجله خپل صفحات د هری څیړنی د علمی نقد لپاره وړاندی کوي په دی شرط چی علمی تګلاره او معیارونه پکی رعایت شوي وي، په دی ګڼه کی موږ لاندی څیړنی وړاندی کوو:

لومړى ليكنه: (أهمية القيم للحضارة تأسيسًا واستمرارًا) دا د محترم داكتر صاحب نبيل فولي محمد منجي ليكنه ده چې د اسلام آباد د نړيوال پوهنتون استاذ او د مصر اوسيدونكي دى، په دى ليكنه كې هغه په دى ټينګار كوي چې د هر څه لپاره خپل ارزښتونه دي چې هغه د تمدن څه لپاره خپل ارزښتونه دي چې هغه د تمدن په منځته راتلو او عين وخت كې د تمدن په پايښت كې رول لري او د هغې تمدن په هر انجاز او لاسته راوړنه كې اغيزه لري.

دويمه ليكنه: (په اسلام كى د ښځى سياسي حقوق) په عنوان ده، چى د محترم دكتور صاحب عبد الباقي ليكنه ده چى د سلام پوهنتون د حقوق د پوهنځى د قضاء او څارنوالى د ديپارتمنت آمر دى، په دى ليكنه كى په بنسټيز شكل دا څيړل

شوي دي چې کومو شیانو ته چې په عامه اصطلاح کې سیاسي حقوق ویل کیږي هغه په حقیقت کې د اسلام له نظره هغه واجبات دي چې د شریعت په اصطلاح کې ورته کفایی فرایض او واجبات ویل کیږي، ددې واجباتو په اداء کې سستي او تنبلي که د سړو لخوا وي او که د ښځو لخوا د شریعت له نظره تقصیر ګڼل کیږي، په پای کې یې سحدر اسلام کې د ښځو د سیاسي دریځونو په اړه لیکلي دي چې ددې یو شمیر عملي نمونی وړاندې کړي چې په صدر اسلام کې ښځو وړاندې کړي چې په صدر اسلام کې ښځو وړاندې کړي دي.

دريمه ليكنه: د محترم استاذ پوهنمل عبد الودود عابد ليكنه ده چى د تخار په پوهنتون كى د شر عياتو د پوهنځي استاذ دى، په دى ليكنه كى چى عنوان يى (اسباب تغيير در فتوى) دى ليكوال يوه مهمه مسئله څيړلى ده، او هغه دا چى شر عي فتوى او حكم كى تغيير راتلاى شي او كه نه؟ كه تغيير راتلاى شي نو هغه كوم احكام دي، او ددى تغيير اسباب څه دي، په دى اړه يى لومړى د فتوى او تغيير مفهوم واضح كړي دي، او وروسته يى بيلا بيل دلايل وړاندى كړي چى فتوى تغيير مني، او بيا يى هغه اسباب په ګوته كړي چى په فتوى كى د تغيير لامل ګرځى.

څلورمه لیکنه: د سلام پوهنتون د محترم رئیس دکتور محمد اسماعیل لبیب بلخی لیکنه ده چی عنوان یی دی (حدیث وجایگاه آن در هرات) په دی لیکنه کی یی د هرات د موقعیت او اهمیت په اړه، د هرات د لنډ تاریخ په اړه، په هرات کی د حدیثو دعلم د پرمختیا، د هرات د محدثینو د حدیثی تګلاری او منهج، او په هرات کی د حدیثی مدرسی د ځانګړتیاو او ددی مدرسی د لاس ته راوړنو په اړه مطالب ځای پر ځای کړی دي، په علمي توګه یی دا ټول مباحث څیړلی دي، او دی نتجی ته رسیدلی دی چی هرات د تاریخ په ادوارو کی د اسلامي نړۍ د هغه سترو مراکزو څخه شمیرل کیږي چی په علمی لحاظ یی ځانګړی مقام درلود، او په ځانګړی توګه دحدیثو په علم کی، دلته بی شمیره محدثین پیدا شوي درلود، او په ځانګړی او یا هم د تحصیل علم لپاره دلته راغلی دي.

پنځمه لیکنه: د سلام پوهنتون د علمی معاون محترم دکتور مصباح الله عبد الباقی لیکنه ده، دا په اصل کی د هغی لیکنی دو همه برخه ده چی لومړۍ

برخه یی د سلام علمی مجلی په تیره ګڼه کی د (غربی تمدن نړیوال لرلید او په اسلامی نړۍ د هغی اغیزی) تر عنوان لاندی نشر ته سپارل شوی وه، تیره برخه په هغه تاریخی پس منظر مشتمله وه چی غربی نړۍ له هغی لاری دی مرحلی ته ورسیده، په دی برخه کی د (الله) (طبیعت) او (انسان) په اړه د غربی تمدن افکار وړاندی کړل شوی دی چی په حقیقت کی همدا د غربی تمدن نړیوال لرلید (عقیده) تشکیلوی، او دا هم بحث شوی چی ددی لرلید په نتیجه کی څه ډول ټولنه منځ ته راغله، ددی ټولنی ځانګړتیاوی هم تر بحث لاندی نیول شوی دی، په خاتمه کی په دی بحث شوی دی چی د غربی تمدن سره باید موږ څنګه تعامل وکړو.

په دی ګڼه کی دا ډول متنوع مضامین لرو، چی په حقیقت کی ډیر بنسټیز مسائل یی څیړلی دي، د داسی موضوعاتو نشر ته سپارل هغه وخت ټولنی ته ګټه رسوي چی ددی ډول څیړنو څخه د ټولنی په پرمختګ کی استفاده وشي، همدا راز ددی په نتیجه کی علمي او ثقافی میدان کی حرکت رامنځ ته شي، بناء موږ یو ځل بیا دا تکرارا وایو چی د سلام علمي مجلی پاڼی ددی څیړنو د علمي نقد لپاره پرانستی دي، تر څو په ټولنه کی علمي څیړنیز بهیر پراختیا ومومي او وده وکړي.

وسبحانك اللهم وبحمدك نشهد أن لاإله إلا أنت نستغفرك ونتوب إليك.



# أهمية القيم للحضارة تأسيساً واستمراراً

#### الأستاذ الدكتور نبيل فولى محمد منجى

أستاذ مشارك بقسم العقيدة والفلسفة بكلية أصول الدين، الجامعة الإسلامية العالمية بإسلام آباد باكستان إسلام آباد – باكستان

#### تمهيد:

"قيم الحضارة" من الموضوعات التي تحتاج في عالمنا الإسلامي مزيدًا من الهتمام المفكرين والباحثين، تقليبًا للنظر فيها، وتبادلاً للآراء حولها؛ خاصة من وجهات النظر العامة التي لا تخص حضارة دون أخرى؛ حتى تتيسر المقارنة بين عطاءات المجتمعات البشرية المتجاورة في المكان والزمان، وكذا المتباينة فيهما، أو في أحدهما – وفقًا لمعايير محايدة؛ اكتشافًا لمكامن القوة الحقيقية التي ترافق حركة المجتمع الإنساني، وكذا مكامنها الزائفة.

وإذا كان التفاوت بين الحضارات الإنسانية واضحًا في جوانب كثيرة، فإن هناك جوامع كبرى، وقوانين كلية، ونواميس عامة يخضع لها الحراك البشرى عمومًا في سعيه نحو التأسيس والبناء والإنجاز، ويمثل بناء هذه الحضارات؛ خاصة الباذخة القوة، المبهرة الأضواء منها، أبرز أشكال الحراك الإنساني فوق الأرض وأعظمها؛ لأنه يتجاوز طلب حاجات الغريزة ومطالب الجسد في صورتها الأولية، إلى ألوان من الإنجاز تخاطب وتعبر عن أرقى ما في الإنسان؛ روحِه وذوقِه وعواطفه وعقلِه، كما نلحظ في إنجاز العلوم والفنون والفكر.

وإذا كان الدين لا يحصل على اعتبار عند أكثر البشر – بمختلف تصوراتهم – الا إذا كان تنزيلاً إلهيًا، أو فيضًا من نبع مقدس عندهم، فإن حياة المجتمع الإنساني لا تكون ذات قيمة ممتازة إلا بنصب هذه السوق الكبيرة المسماة بالحضارة فوق مساحة من الحياة لا تُقاس بالباع والذراع، ولكن بترتيل العلم، وإنشاد الشعر، وبناء آيات الفن؛ تُقاس بدور العبادة، والحدائق، والأسواق، والمصانع، والمشافي، والمدارس، والمكتبات... إلخ.

وإذا كان الإنسان أيضًا يُحاسَب في الآخرة على عمله وحده، فلا يتحمل أحد ذنب غيره، فإن المجتمع المتقاعس عن الارتقاء بحياته يكون حسابه أمام السنن الإلهية في هذه الحياة أولاً، قبل أن يحاسب الله الناس على ما قدموا واحدًا واحدًا في الدار الآخرة.

وقد حاولتُ في هذا البحث الموجز أن أسهم في هذا المعترك الواسع، بتناول واحدة من جوامع المسائل ذات الصلة بدراسة الحضارة الإنسانية، وهي أهمية القيم الحضارية التي تمثل أسسًا صلبة للحضارة، ومنطلقات لازمة لا غنى لها عنها؛ مهما تكن هذه الحضارة.

#### وقد قسمت بحثى هذا إلى هذا التمهيد وثلاثة مباحث كما يلى:

الأول: " القيم الحضارية "... تحرير المصطلح.

الثاني: خصائص القيم الحضارية.

المبحث الثالث: موقع القيم في البنيان الحضاري.

وأساس نظرتي في هذه الدراسة تقوم على التمييز بين القيم مطلقاً وبين القيم مقيدة بالإضافة إلى هذا المجال أو ذاك؛ كالقيم الاجتماعية أو السياسية أو الاقتصادية ثم الحضارية؛ أعني أن قيم الحق والجمال والخير تمثل أعم نظرة للقيم؛ حتى إننا نقصدها حين نستعمل اصطلاح " القيم " بلا قيد، وأما حين نضيفها فنقول " قيم المجتمع " أو " قيم الحضارة "، أو نصفها فنقول : " القيم السياسية " أو " القيم الاقتصادية " مثلاً، فنحن حينئذ نكون قد انتقلنا إلى مجال خاص لدراسة القيم، يختلف عن الدرس العام للقيم.

كما أميز في هذه الدراسة، من جهة أخرى، بين القيم التي تتعلق بمجال خاص من مجالات النشاط الإنساني؛ كقيم السياسة أو الاقتصاد أو الاجتماع، وبين قيم الحضارة، حيث تبدو الحضارة مظلة واسعة تضم شتى ألوان النشاط الإنساني في صورتها المتفوقة، إلا أن لها قيمًا خاصة بها تبدو أشد تعميمًا وشمولاً من قيم أي مجال منها بعينه.

ومن هنا، فلن تتضمن هذه الدراسة حديثاً عن قيم اقتصادية أو اجتماعية أو تعليمية أو سياسية، وأرى أن الأولى بالتركيز عليه هنا هو القيم الأعم التي تتحكم في هذه المجالات نفسها وفي غيرها من مجالات النشاط الإنساني.

# المبحث الأول: " القيم الحضارية "... تحرير المصطلح

لدينا وحدات دولية متفق عليها لقياس المسافة، وأخرى لقياس الزمن، وثالثة لقياس الحجم، ورابعة للوزن، وهكذا، وقد صنعت أدوات قياس وفقًا لهذه الوحدات يُعتَمد عليها في قياس المادة والظروف الحاوية لها، مكانًا وزمانًا، وتقدير التطابق أو التفاوت فيما بينها، ومعرفة قَدْر كل متملَّك أو مستَهلَك منها بالقوة أو الفعل، في هذه الحالة أو تلك.

وفي عالم المعاني تقوم مجموعة من التقديرات المشابهة (1)؛ لم يُتَّفَق عليها بدقة وحسم كما حدث في أنظمة قياس المادة، ولكنها أشد منها رسوخًا في حياة الكائن البشري؛ لأنها خاصة بالجوانب التي يمتاز بها الإنسان (الحق والخير والجمال) عن جميع المخلوقات التي نعرفها، وهي ما يُطلَق عليه اسم " القيم "؛ فما القيم؟.

#### القيمة لغة واصطلاحًا :

يقول القاموس اللغوي: " القِيمةُ واحدة القِيم ... والقيمة ثمن الشيء بالتَّقُويم؛ تقول: تَقاوَمُوه فيما بينهم... ويقال: كم قامت ناقتُك؟ أي كم بلغت. وقد قامَت الأَمَةُ مائة دينار؛ أي بلغ قيمتها مائة دينار... والاستقامة: التقويم؛ لقول أهل مكة: استقَمْتُ المتاع؛ أي قوَّمته. وفي الحديث: قالوا: يا رسول الله، لو قوَّمْتَ لنا، فقال: "الله هو المُقَوِّم"؛ أي لو سَعَرْتَ لنا – وهو من قيمة الشيء – أي حَدَّدْت لنا قيمتها"(2).

<sup>(1)</sup> لاحظ مالبرانش من قبل أنه " إلى جانب نظام المقادير الكمي، يوجد نظام كيفي، هو نظام الكمال " جان بول رزفبر: فلسفة القيم، ص 15، ترجمة: عادل العوا، الطبعة الأولى، عويدات للنشر والطباعة –بيروت 2001م.

<sup>(2)</sup> جمال الدين بن منظور الإفريقي: لسان العرب (مادة: ق و م) 11/ 357، تحقيق: أمين محمد عبدالو هاب ومحمد صادق العبيدي، الطبعة الثالثة، دار إحياء التراث العربي ومؤسسة التاريخ = =

فالقيمة في اللغة هي القدر والثَّمَن والغاية والمبلغ، كما قال المفسرون في تفسير قوله (سبحانه وتعالى): ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُ مِينَ ٱلْعِلْمِ ﴾ (سورة النجم: 30) أي: "غاية ما وصلوا إليه" (3).

ويبدو ظاهرًا أننا نكون مع هذا المعنى اللغوي للقيمة بإزاء رموز تقوم بوظيفة اعتبارية؛ فقيمة الناقة أو الجارية المشار إليهما تعبران عن النقود – وهي رموز القيمة وقد لا تكون هي نفسها ذات قيمة مهمة – التي تُقوَّم بها هذه الأشياء، فتكون بمائة دينار أو ألف در هم مثلا. وقد قال ابن عباس (رضي الله عنهما): " الدراهم والدنانير خواتيم الله في الأرض؛ لا تؤكل ولا تُشرَب، حيث قصدت بها قضيت حاجتك "(4).

ويقول القاموس الفلسفي: القيمة عند المثاليين "صفة عينية كامنة في طبيعة الأقوال (في المعرفة)، والأفعال (في الأخلاق)، والأشياء (في الفنون). وما دامت

<sup>= =</sup> العربي – بيروت 1419هـ/ 1999م. وعن الحديث موضع الاستشهاد قال الحافظ نور الدين الهيثمي: " رواه أحمد والطبراني في الأوسط، ورجال الطبراني رجال الصحيح " بغية الرائد في تحقيق مجمع الزوائد ومنبع الفوائد 4/ 178، الحديث رقم 6467، تحقيق: عبد الله محمد الدرويش، دار الفكر – بيروت 1414هـ/ 1994م. وقد علق المحقق بقوله : " رواه أحمد (3/ 85) وابن ماجه رقم (2201) بدون " إن الله هو المقوم أو المسعر " فقط. وشيخ أحمد، (وهو) على بن عاصم، ليس من رجال الصحيح، تُكُلِّم في سوء حفظه " ا.هـ. والتعليق يوهم بالقطع بخطأ حكم الهيثمي، حتى في رواية الطبراني التي لم يشر إليها المحقق، وللكلام تفصيل غير هذا، فالطبراني روى الحديث في الأوسط بصيغة: " إن الله هو المسعِّر " عن شيخه محمد بن محمد التمار قال: نا أبو معن الرقاشي، قال: نا عبد الأعلى، قال: ثنا سعيد الجريري، عن أبي نضرة. (أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبر اني: المعجم الأوسط حديث رقم 5955، 6/ 110، تحقيق: طارق بن عوض الله و عبد المحسن ابن إبراهيم، دار الحرمين – القاهرة 1415هـ/ 1995م). وكل رجال السند من رجال مسلم، وبعضهم من رجال الصحيحين معًا، إلا التمار البصري، وقد قال الدارقطني عنه: " لا بأس به " أبو الحسن الدارقطني: سؤالات الحاكم ص 144، تحقيق: د. موفق بن عبد الله بن عبد القادر، الطبعة الأولى، مكتبة المعارف – الرياض 1404هـ/ 1984م. وذكره ابن حبان في الثقات، وقال: "من أهل البصرة، يروي عن أبي الوليد والبصريين، ربما أخطأ" أبو حاتم محمد بن حبان البستى: كتاب الثقات 9/ 153، الطبعة الأولى، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية – حيدر آباد الدكُّن، الهند 1398هـ/ 1978م. فالحديث حسن.

<sup>(3)</sup> أبو الفداء إسماعيل بن كثير: تفسير القرآن العظيم 13/ 271، تحقيق: مصطفى السيد محمد وآخرين، الطبعة الأولى، مؤسسة قرطبة ومكتبة أولاد الشيخ للتراث – القاهرة 1421هـ/ 2000م.

<sup>(4)</sup> أبو الحسن علي بن محمد الماوردي: أدب الدنيا والدين، ص 188، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية – بيروت 1407هـ/ 1987م.

كامنة في طبيعتها، فهي ثابتة لا تتغير بتغير الظروف والملابسات... [وهي عند الطبيعيين] صفة يخلعها العقل على الأقوال والأفعال والأشياء، طبقاً للظروف والملابسات، وبالتالى تختلف باختلاف من يُصدِر الحكم"(5).

فالاختلاف بين المثاليين والطبيعيين ليس في مجالات تطبيق القيم (الأفكار والأخلاق وهيئات الأشياء)، ولكن في كون القيم ذاتية أو موضوعية؛ أي كونها صفات يخلعها العقل نفسه على مجالاتها، أو صفات لها وجودها المستقل عن العقل، والذي تكون وظيفته حينئذ اكتشاف الحقيقة القائمة فحسب.

والفرق هنا كبير، فالمثاليون يرون القيم ثابتة زمانًا ومكانًا، في حين يراها الطبيعيون نسبية، مما يعنى أنها تختلف عندهم مكانًا كما تختلف زمانًا؛ وذلك حسب نوع الثقافة التي تغذي العقل الآخذ بهذه القيم.

وقد لا نعطى هذا الاختلاف حقه إلا إذا رأينا تأثيره الواسع في موقف المذاهب المختلفة من الأشياء وتقييمها لها، فـ "الرأي عند بعض العلماء أن اصطلاح القيمة Value مرادف أو معبر عن اصطلاح "نافع" useful أو "لائق". وغيرهم من يقول بأن القيم وثيقة الارتباط بالأفكار الاعتقادية، وبالذات المتعلقة منها بفوائد الأشياء في المجتمع؛ إذ الغالب عندهم أنها تعبر عن "المرغوب فيه"، و "المرغوب عنه" من وجهة نظر المجتمع "(6).

فهل القيم — وفقًا لهذا وبقطع النظر مؤقتًا عن كونها تعبيرًا عن أشياء مادية أو أفكار واعتقادات - هل هي أشياء ذات أقدار معينة، أو أنها هي ذاتها معايير كلية تُعرَف بها أقدار غيرها؟ وبصيغة أخرى: هل القيم اعتبارات قياسية تتصل بالمعانى وتشبه آلات قياس المادة من زاوية ما، أو هي أهم المعانى والأفكار التي تشغل أرقى منزلة في عقل من يعتقدها ونفسه؟.

ونستطيع - في الحقيقة - أن نقول بالأمرين معًا؛ أي أن القيم معايير لقياس

<sup>(5)</sup> مجمع اللغة العربية بالقاهرة: المعجم الفلسفي ص 151، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية –

<sup>ُ</sup> القاهرة، 1403هـ/ 1983م. (6) د. منال عبد المنعم جاد الله: التصوف في مصر والمغرب ص 87، منشأة المعارف – الإسكندرية،

الأفعال الإنسانية والخيارات المتاحة أمام الكائن الحر المكلف، وهي في الوقت نفسه مبادئ كلية لها أقدارها ومكانتها في التأثير على توجهات أصحابها.

ومن هنا تبدو القيم — كما يقول بعض الغربيين — مسألة "معقدة، ليس بسبب تداخل تضمناتها وحسب، بل أيضًا من جراء المستوى المزدوج الصوري والمادي الذي تمفصله. ثم إن القيم مبهمة، إن لم نقل إنها مفارقات، بنتيجة أنها هي ذاتها تمثل بأن واحد بيئة تبلور الثقافة ونقطتها"(7). فطاقة الحكم التي تملكها القيم تجعل لها بعدًا صوريًّا، لكن تموضعها في الواقع يمنحها بعدًا ماديًّا.

نخلص من هذا إلى أن القيم هي: كليات عقلية؛ أو أفكار قائمة في العقل، تمثل أصولاً للرؤية الإنسانية للكون والنفس، وما ينبغي من ضروب التصرف العقلى والنفسى حيالهما.

والجانب الأخير يعني أن هذه الكليات تمثل مقاييس لمعرفة الحق والباطل، والصواب والخطأ، والخير والشر، والجمال والقبح؛ أي أنها قوى تقييمية ومعيارية بالنسبة لغيرها من الأفكار وألوان السلوك والأشياء، مع قيمتها الذاتية.

وقد يُنظَر إلى هذا الجانب بشيء من الاستخفاف، باعتبار أنه من النظر الذي لا عمل وراءه. والحقيقة أن القيم – خاصة حينما نطبقها على مجال معين كإنتاج الحضارة – هي أساس كل عمل، ويكفي أن أهم أصول الاعتقاد تمثل جزءًا منها – كما سيظهر فيما بعد – وصدق في هذا قول القائل: إن "الفكرة المجردة العابرة للزمان والشاملة للمكان، هي القيمة الجوهرية في منظومة القيم المميزة للحضارة، وبالتالي هي أساس مهم يسمِّ ويعرِّف الحضارة" (8). وإن كان قد اعتبر أن الفكرة المجردة المشار إليها واحدة من القيم، في حين اعتبرنا كل القيم مجرد أفكار، قد تعبر عن واقع صحيح أو لا تعبر، حسب صحة المعتقد وخطئه.

<sup>(7)</sup> جان بول رزفبر: فلسفة القيم ص 32.

<sup>(8)</sup> د. رفيق حبيب: في فقه الحضارة العربية الإسلامية حضارة الوسط نحو حضارة أصولية جديدة ص 156، الطبعة الأولى، دار الشروق – القاهرة 1422هـ/ 2001م. ويقول ألفن توفلر بحق: "يستحيل أن يدور دولاب أي عمل، إذا لم تكن هناك لغة وثقافة وبيانات ومعلومات ومهارات وخبرة" نحو حضارة جديدة ص 43، ترجمة: سعد زهران، الطبعة الأولى، مركز المحروسة للبحوث والتدريب والنشر – القاهرة 1996.

و من جهة أخرى فإن "أية فكرة تحتوى على قوة كامنة فيها، و لا يقصند بذلك أية دلالة غيبية... إن المقصود هو الصورة الواعية التي تتخذها مشاعرنا ودوافعنا. فكل فكرة لا تعنى فعلاً فكريًّا فحسب، ولكنها تعني أيضًا اتجاهًا معينًا في عالمي الإحساس والإرادة... ليست الفكرة مجرد معنى ذهنى، ولكنها تحتوى في ذاتها على قوة دينامية قادرة على أن تحرك الأفراد والشعوب، وتدفعهم إلى الاتجاه لتحقيق الغايات، وخلق الأنظمة (الثقافية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية) التي تساعد على ذلك"<sup>(9)</sup>.

كما أن ما لا ينبنى عليه عمل قد حدده الأصوليون بما لا يقوم عليه عمل قلبي أو عمل جارحي، فليس العمل فقط في المفهوم الإسلامي هو عمل الجارحة، وفي هذا المعنى يقول الإمام أبو إسحاق الشاطبي: "كل مسألة لا ينبني عليها عمل، فالخوض فيها خوض فيما لم يدل على استحسانه دليل شرعى؛ وأعنى بالعمل: عمل القلب وعمل الجوارح من حيث هو مطلوب شرعًا"(10). ومعرفة القيم معرفة بالمنطلقات وبالمبادئ الحاكمة لكل عمل.

ولكي نقترب أكثر من جلاء وجهة نظر الباحث في هذه المسألة، ومن خلال ثقافة ومنطلقات إسلامية، فإن قواعد أصول الفقه والقواعد الفقهية إذا كانت تمثل استقراء لمجموعات كبيرة من النصوص الشرعية، حتى تصبح هذه القواعد بمنزلة النظريات الشاملة للمسائل العملية الجزئية - فإن القيم هي الكلي الأعم، حتى بالنسبة لقواعد الأصول نفسها؛ أي أنها أصول أصول الفقه، وقواعد القواعد الفقهية – إن جاز لنا أن نطلق مثل هذه التعبير ات.

لنأتِ مثلاً إلى التوحيد باعتباره قيمة القيم في الحضارة التي يمكن أن نصفها بأنها إسلامية، فسنجد أنه مدار التكليف، ومدار الجزاء، وأساس تصوراتنا للكون والحياة والمنبع والمآل، وهو الذي يخلع على الحياة معنى يختلف عن كل معنى في غيابه

<sup>(9)</sup> ج. ب. بيوري: فكرة التقدم ص 5، ترجمة: د. أحمد حمدي محمود، مراجعة: أحمد خاكي، المجلس الأعلى للثقافة - القاهرة 1402هـ/ 1982م. والنص من مقدمة الكتاب لتشارلز بيرد، وقد اقتبسه عن

<sup>(10)</sup> الشاطبي: الموافقات 43/2، تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الطبعة الأولى، دار ابن عفان - الخبر، السعودية 1417هـ/ 1997م.

هذا، وقد توجه مبحث القيم في دراسته عمومًا إلى حيث وجهه الدارسون؛ وذلك حسب الزاوية التي دُرس منها؛ سواء أكانت اقتصادية أم نفسية أم اجتماعية أم أخلاقية. ولعل الدرس الفلسفي هو أولى الحقول العلمية للقيام على أمر هذا المبحث الخطير من وجهة النظر العامة؛ أي التي تعنينا هنا؛ وعلة ذلك هي أن العلوم الثلاثة المعيارية المتفق عليها (المنطق والأخلاق والجمال) هي علوم فلسفية في حقيقتها، كما في نشأتها، كما أن الدرس الفكري العام ينظر في أعم القضايا وأشملها، مما يمثل قواعد لدراسة كثير من العلوم الفرعية أو الجزئية.

# الحضارة لغةً واصطلاحًا:

فإذا انتقل بنا السياق إلى مصطلح "الحضارة"، كان القصد من بيان مفهومه هو الاتفاق على المعنى المراد منه في هذه الدراسة خاصة، مما قد أتفق فيه مع باحثين آخرين أو أختلف؛ إذ إن مثل هذا البيان ذو أهمية خاصة في مثل هذا المبحث الافتتاحي؛ تحقيقًا للانتقال الواضح إلى الأفكار الأخرى التي يعالجها هذا البحث.

وقد ذكر اللغويون أن كلمة "الحضارة" تُقرأ بفتح الحاء وكسرها، فنقول: حضارة وحضارة، ومثلها: بداوة وبداوة (11)، والمراد بها "الأمصار... وفي الحديث: "ولا يبيعن حاضر لباد"؛ وتأويل ذلك أن البادي يَقْدم وقد عرف أسعار ما معه، وما مقدار ربحه، فإذا جاءه الحاضر، عرّفه سنة البلد، فأغلى على الناس "(12).

<sup>(11)</sup> أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة: أدب الكاتب ص 550، تحقيق: محمد الدالي، مؤسسة الرسالة – بيروت 1402هـ/ 1981م.

<sup>(12)</sup> أبو العباس محمد بن يزيد المبرد: الكامل في الأدب 1/ 86، تحقيق: د. محمد أحمد الدالي، الطبعة الثانية، مؤسسة الرسالة – بيروت 1412هـ/ 1992م. والحديث رواه البخاري ومسلم. صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب النهي عن تلقي الركبان، وأن بيعه مردود لأن صاحبه عاص آثم إذا كان به عالماً و هو خداع في البيع و الخداع لا يجوز، ص 346، رقم الحديث 2163، الطبعة الثانية، دار السلام للنشر و التوزيع، الرياض- 1419هـ/ 1999م، وصحيح مسلم، كتاب البيوع، باب تحريم بيع الحاضر للبادي، ص 661، رقم الحديث 3825، الطبعة الثانية، دار السلام للنشر و التوزيع، الرياض – 1421هـ/ 2000م.

والحضارة؛ بالكسر أو الفتح، "خلاف البادية والبداوة والبدو، والحضارة بالكسر: الاقامة في الحضر "(<sup>(13)</sup>.

وكان الناس، حتى في القرون الأولى، يتنادون أحيانا بوصف الحضري والبدوي، وقد يتضمن ذلك إشارات توحى بطبيعة الحياة في كل بيئة منهما، مع إيحاء واضح بامتياز الحضري عن البدوي بثياب وهيئة غير ثيابه وهيئته، بحيث يعرف الناظر هذا من هذا، ومن ذلك ما رواه اللغوي الشهير عبد الملك الأصمعي قال: "كنت بالبادية، فجاءني أعرابي معه عبد أسود، فقال: يا حضري، أتكتب؟ قلت: نعم..." (14). فالكتابة إن وجدت في البادية، فعلى الندرة الشديدة، وأما الحضر فهي ميزة فيه؛ اتسع نطاقها أو ضاق.

وقد استعمل ابن خلدون لفظ "الحضارة" في المقدمة بنفس معناها اللغوي تقريبًا؛ أعنى الحضر والإقامة فيه وما يرتبط بهذا من مظاهر خاصة للحياة، فعقد فصلاً ناقش فيه "انتقال الدولة من البداوة إلى الحضارة"(15)، ورأى أن ذلك طور غالب على أكثر الدول. إلا أنه ربط بين الحضارة وبين بعض المظاهر التي تعبر عن جانب من تحضر المجتمع بالمعنى الاصطلاحي الذي سنبينه فيما بعد؛ يقول ابن خلدون: "الحضارة إنما هي تفنن في الترف، وإحكام الصنائع المستعملة في وجوهه ومذاهبه؛ من المطابخ والملابس والمباني والفرش والأبنية وسائر عوائد المنزل وأحواله، فلكل واحد منها صنائع في استجادته والتأنق فيه؛ تختص به، ويتلو بعضها بعضاً، وتتكثر باختلاف ما تنزع إليه النفوس من الشهوات والملاذ، والتنعم بأحوال الترف، وما تتلون به من العوائد"(16).

<sup>(13)</sup> محمد مرتضى الحسيني الزبيدي: تاج العروس من جواهر القاموس 39/11-40، تحقيق: عبدالكريم العزباوي، مراجعة: عبد الستار أحمد فراج، مطبعة حكومة الكويت 1392هـ/ 1972م.

<sup>(14)</sup> الوزير الكاتب أبو سعد منصور بن الحسين الأبي: من نثر الدر 4/ 43، اختيار وتحقيق: مظهر الحجي، منشورات وزرارة الثقافة السورية - دمشق 1997م. وروى الأصمعي أيضًا قال: " كنت بالباديه أعلِّم القرآن، فإذا أنا بأعر ابي بيده سيف يقطع الطريق، فلما دنا منى ليأخذ ثيابي، قال لى: يا حضري، ما أدخلك البدو؟ قلت: أعلم القرآن..." أبو الفرج بن الجوزي: صفة الصفوة 916/2، تحقيق: طارق محمد عبد المنعم، دار ابن خلدون – الإسكندرية، ب.ت.

<sup>(15)</sup> عبد الرحمن بن خلدون: المقدمة ص 191.

<sup>(16)</sup> ابن خلدون: المقدمة ص 191.

وتبدو الحضارة هنا في نظر ابن خلدون دائرة في فلك "الترف"؛ فهو مركزها الذي يتحرك كل شيء حوله، ويسعى إلى خدمته. وقد يكون هذا تصورًا للسلطان السياسي القائم في المدن والأمصار الكبيرة وما يقترن به من مظاهر الحياة، أكثر من كونه تصورًا للحضارة، ويصدّق هذا قول ابن خلدون فيما بعد: "أمور الحضارة من توابع الترف، والترف من توابع الثروة والنعمة، والثروة والنعمة من توابع الملك..."(17). نعم، قد تتجه الحضارة المادية إلى الترف والرفاه المادي باعتباره الغاية الأهم والهدف الأسمى لنشاطها، ولكن اعتبار ذلك عامًا في كل الحضارات أمر لا يقوم عليه دليل.

وقد أدرك ابن خلدون ما أدركه المعاصرون من أن الحضارة تنطوي على تجاوز للاستعمال الضروري للأشياء، أو تمثل تقدمًا لمرحلة أو أكثر في تجاوز الحد الأدنى من الانتفاع بالطبيعة، فقال: "الحضارة هي أحوال عادية زائدة على الضروري من أحوال العمران، زيادة تتفاوت بتفاوت الرفه وتفاوت الأمم في القلة والكثرة تفاوتاً غير منحصر. وتقع فيها عند كثرة التفنن في أنواعها وأصنافها، فتكون بمنزلة الصنائع، ويحتاج كل صنف منها إلى القوَمَة عليه، المَهَرة فيه "(18).

وقبل ابن خلدون ساق أبو حيان التوحيدي حديثًا طويلاً ذكر فيه محامد العرب، وحاول أن يثبت خلاله أنهم مارسوا ألوانًا من النشاط المتعلق بإنتاج الحضارة، فقال: "مما يدل على تحضرهم في باديتهم، وتبديهم في تحضرهم، وتحديهم بأشرف أحوال الأمرين، أسواقهم التي في الجاهلية..."(19)، وبعد أن أحصى التوحيدي أسواقهم قال: "وهذه الأسواق كانت تقوم طول السنة، فيحضرها من قرب من العرب ومن بعد. هذا حديثهم وهم هَمَل لا عز لهم إلا بالسؤدد، ولا معقل

<sup>(17)</sup> ابن خلدون: المقدمة ص 193. وقد أدرك هذه القضية الأستاذ مالك بن نبي (رحمه الله) فقال عن ابن خلدون: "إن مصطلح عصره قد وقف به عند ناتج معين من منتوجات الحضارة؛ ونعني به الدولة، وليس عند الحضارة نفسها" مالك بن نبي: شروط النهضة ص 62، ترجمة: عبدالصبور شاهين، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر – دمشق 1406هـ/ 1986م.

<sup>(18)</sup> ابن خلدون: المقدمة ص 413. ويقول بعض المعاصرين: "الحضارة هي في الخروج على الطبيعة، وفرض الطابع الإنساني عليها، بالقيم التي تتميز بها الطبيعة الإنسانية، والتقنيات التي تفرضها على أشيائها" تيسير شيخ الأرض: إرادة الحضارة ص 23، دار الفاضل – دمشق 1991م.

<sup>(19)</sup> أبو حيان التوحيدي: الإمتاع والمؤانسة 1/ 83 - 84، تحقيق: أحمد أمين وأحمد الزين، دار مكتبة الحياة للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت، ب.ت.

لهم إلا السيف، و لا حصون إلا الخيل، و لا فخر إلا بالبلاغة. ثم لما ملكوا الدُّور والقصور والجنان والأودية والأنهار والمعادن والقلاع والمدن والبلدان والسهل والجبل والبر والبحر، لم يقعدوا عن شأو من تقدم بألاف سنين، ولم يعجزوا عن شيء كان لهم؛ بل أبروا عليهم وزادوا، وأغربوا وأفادوا"(20).

وإذا جئنا إلى الاستعمال الحديث لمصطلح "الحضارة"، فسنجد أنه قد علقت به بعض المشكلات هو الآخر، ومرجع ذلك، بالنسبة للمؤلفات العربية تحديدًا، هو أن الترجمة العربية الحديثة لمصطلحي Culture و civilisation لم تتفق على مقابل محدد لكل منهما، كما لم ترتبط بالاستعمال اللغوي العربي البسيط، فتوزعت ترجمة Culture و civilisation ما بين "ثقافة" و"حضارة" و"مدنية"، مع اختلاف في المقصود بها أحيانًا من مترجم إلى آخر (21)، حتى إن المترجم قد ينقطع عن المصدر الذي جاء منه هذان المصطلحان أحيانًا، ويتواصل معه في أحبان أخري.

وقد فرق الرئيس والمفكر "الأوربي" الراحل على عزت بيجوفيتش (رحمه الله) بين المصطلحين ثقافة Culture وحضارة Civilisation؛ ذاهبًا إلى أن "الثقافة تبدأ بالتمهيد السماوي بما اشتمل عليه من دين وفن وأخلاق وفلسفة... (و) تُعنَى بعلاقة الإنسان بتلك السماء التي هبط منها، فكل شيء في إطار الثقافة إما تأكيد أو رفض أو شك أو تأمل في ذكريات ذلك الأصل السماوي للإنسان... أما الحضارة، فهي استمر ار للحياة الحيوانية ذات البعد الواحد؛ التبادل المادي بين الإنسان والطبيعة"(22)

وأضاف أن "الثقافة هي تأثير الدين على الإنسان، أو تأثير الإنسان على نفسه، بينما الحضارة هي تأثير الذكاء على الطبيعة أو العالم الخارجي. الثقافة معناها الفن الذي يكون به الإنسان إنسانًا، أما الحضارة فتعنى فن العمل و السيطرة

<sup>(20)</sup> أبو حيان التوحيدي: الإمتاع والمؤانسة 1/ 85.

<sup>(21)</sup> راجع قضية هذه المصطلحات بشيء من التفصيل في: نصر محمد عارف: الحضارة الثقافة المدنية: دراسة لسيرة المصطلح ودلالة المفهوم، الطبعة الثانية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي -هيرندن، الولايات المتحدة الأمريكية 1415هـ/ 1994م.

<sup>(22)</sup> علي عزت بيجوفيتش: الإسلام بين الشرق والغرب ص 94، ترجمة: محمد يوسف عدس، الطبعة الثانية، مؤسسة بافاريا بألمانيا، دار النشر للجامعات – القاهرة 1997.

وصناعة الأشياء صناعة دقيقة. الثقافة هي الخلق المستمر للذات، أما الحضارة فهي التغيير المستمر للعالم"(23).

ولعل المنظور الذي انطلق منه بيجوفيتش هنا هو منظور ثقافي غربي؛ أعني أنه راعى ظلال اللفظين في اللغات والثقافات الأوربية، كما تأثر برد فعله السلبي على مادية الحضارة الغربية الحديثة، وبالنقد الشديد الذي وجهه بعض مفكري الغرب، مثل نيتشه واشبنجلر، إلى حضارتهم. وخطاب بيجوفيتش في كتاب "الإسلام بين الشرق والغرب" – الذي نقلنا عنه ما سبق من كلامه – هو خطاب موجه إلى العقل الغربي خاصة، ومن هنا لا أرانا ملزمين في كتاباتنا العربية بهذا الرأي نفسه – مع إجلالنا له ولصاحبه – ؛ إذ إن المصطلح "حضارة" له استعمال مطروق في الثقافة العربية، خاصة عند ابن خلدون – كما سبق – أي أنه سابق على استعمال الغربيين لمصطلحي الحضارة والثقافة.

ومن جهته يقول الدكتور رفيق حبيب: "الحضارة هي نظام القيم والمعتقدات والعقائد والمبادئ المؤسسة للحياة العملية والحياة الاجتماعية، وكذلك الحياة السياسية والاقتصادية وغير ها"(<sup>24)</sup>. وتبدو في هذا الاستعمال إشكالية على نقيض الإشكالية السابقة، وهي قصر المصطلح على الجانب النظري وحده من الحضارة "القيم والمعتقدات والعقائد والمبادئ المؤسسة..."، وتبدو الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية، وفق هذا المنظور الثاني، مجرد انعكاس وأثر للقيم والعقائد، وليست جزءًا من الحضارة.

ولعل الدكتور زريق كان أقرب إلى المعنى الذي نقصده من استعمال كلمة "الحضارة" في هذه الدراسة، فقد عنى بها حياة "المجتمع المتمثلة في نظمه ومؤسساته، وفي مكاسبه وإنجازاته، وفي القيم والمعاني التي تنطوي هذه الحياة عليها" (25). إلا أن القيم والمعاني لا تكون — كما ظنها — كامنة في الحضارة فقط، أو منطوية فيها فحسب، بل تتجاوز ذلك فتمثل الأسس والدوافع والمعاني الحاكمة للحضارة عمومًا.

<sup>(23)</sup> علي عزت بيجوفيتش: الإسلام بين الشرق والغرب ص 94 - 95.

<sup>(24)</sup> د. رُفيقَ حبيب: في فقه الحضارة العربية الإسلامية حضارة الوسط ص 12.

<sup>(25)</sup> قسطنطين زريق: في معركة الحضارة ص 40، الطبعة الرابعة، دار العلم للملابين –بيروت 1981.

ولعلنا نجد لدى الكاتب نفسه ما يسد هذا الخلل، فقد ذكر بعد عشرات الصفحات أن لكل حضارة مفهومًا عامًا للوجود "يحدد لأبناء الحضارة معانى الحقيقة والخير والجمال، فيجعلهم يسلكون إلى المعرفة هذا السبيل دون ذاك، ويؤثرون بعض الخيرات على بعض، ويتقصون صورًا من الجمال قبل سواها؛ وبذلك يحصل لديهم سلم معين للقيم، تحتل فيه هذه القيم در جات ومر اتب مختلفة، وهذا السلم هو الذي يضبط نظام الحضارة الشامل، ويحدد الصورة الجامعة التي تنطبع بها"(26).

وعن هذا المعنى نفسه عبر كاتب المستقبليات الأمريكي الشهير ألفن توفلر قائلا: "قد تكون كلمة الحضارة طنانة، أو ذات رنين عال... ولكن الحقيقة أنه لا توجد كلمة أخرى تحتوي كل هذه الأمور المختلفة؛ مثل: التكنولوجيا، والحياة الأسرية، والدين، والثقافة، والسياسة، والأعمال، والتراتب والقيادة، والقيم، والنظرة الأخلاقية للجنس، ونظرية المعرفة... "(27).

مهما يكن، فإننى سأستعمل مصطلح االحضارة! في هذه الدراسة قاصدًا به: ثقافة الأمة وتقاليدها، ونشاطها العملي القائم عليها، والإنجاز المادي الناتج عنهما حين تجتمع في وقت واحد؛ في أحوال غير عادية. وإذا غاب أي من هذه الأطراف الثلاثة، أو بهت حضوره وفاعليته، كان في الحضارة نقصان، أو فقد للتوازن، أو غياب تام لها، وعيش في رحاب الحالة الخام للإنسانية.

والإنجاز المادي هنا يشير إلى التأثير العميق والواسع في الواقع المادي، ولا يعني بالضرورة المبانى الفارهة، أو القصور الواسعة.

<sup>(26)</sup> قسطنطين زريق: في معركة الحضارة ص 130.

<sup>(27)</sup> ألفن توفلر: بناء حضارة جديدة ص 30. وعن كلمة civilisation ومشتقاتها التي ظهرت بمعناها الاصطلاحي في الفرنسية سنة 1734م، وتبعتها بقية اللغات الأوربية، يقول بريتون: إنها "تدور حول مفاهيم التربية والترقى والتطور والحالة المتفوقة المتقدمة... ثم إن الحضارة هي... جملة الصفات المكتسبة خارج الطبيعة. وهي أخيراً: مجموع الظواهر المميِّزة للحياة في هذا العالم الخاص المتطور الذي بناه الإنسان المدنى" رولان بريتون: جغرافيا الحضارات ص 20، تعريب: د. خليل أحمد خليل، الطبعة الأولى، منشورات عويدات - بيروت، باريس 1993م.

#### قيم الحضارة اصطلاحًا:

هذا هو مفهوم الحضارة، وذاك مفهوم القيم، فما المقصود بـ "قيم الحضارة"؟ وما الفرق بينها وبين القيم مطلقة من كل قيد؟

أول ما يساعدنا في الإجابة عن هذين السؤالين هو النظر في محتوى الحضارة، وتصور ما تشتمل عليه من مفاهيم نظرية وممارسات عملية، ثم تحديد موضع القيم من هذا. وفي هذا نلاحظ أن هناك أفكارًا تؤسس للنشاط الإنساني عمومًا، وتدفع إلى هذا اللون من السلوك دون ما يقابله، وينشأ عن هذا النشاط الإنساني إنجاز أو نتيجة تَمْثُل في واقع الحياة، وتتفاوت قيمتها وأهميتها في تناسب طردي مع نوعية النشاط وكمه.

ولكى نخرج من التجريد، فإن الغرب الحديث، مثلاً، قد دفعته الرغبة في المزيد من معرفة الكون للانتفاع به، إلى الاتساع في الاستجابة لحاجات الإنسان المادية، ونشأت الحداثة الغربية على تقديس العقل، والاعتماد على النزعة التجريبية في العلم، واتكأت على مبدأي الحرية واحترام القانون.

وهذا يعنى أن الحضارة لها أسس، ولها ممارسات، ولها أخيرًا إنجاز واقعى يتجلى في المادة والعلم والفن والفكر. دون أن يعنى هذا أن الإنجاز المذكور هو الثمرة الحاكمة على الفعل الحضاري وتقييمه عمومًا، بل هي بالأولى دليل واقعى على فاعلية الممارسات الحضارية، والطاقة الكبيرة التي تختزنها أسس الحضارة بحيث تقدر – وهي مجرد أفكار – على تفعيل قدرات الإنسان وملكاته إلى حدود مذهلة أحيانًا

ومن هذا نستطيع أن نعرّف قيم الحضارة بأنها: المفاهيم النظرية التي تحكم ألوان النشاط المختلفة التي يمارسها الإنسان عند صناعة الحضارة، بحيث تمثل هذه المفاهيم أسسا وأداةَ قياس للتحضر ونشاطاته، ويمثل التحضر تعبيرا واقعيا عنها، بهذا الشكل أو ذاك.

والفرق بين القيم مطلقًا وبين قيم الحضارة، وفقاً لهذا، هو أن الأولى تمثل الأسس النظرية للسعى الإنساني في كل حال؛ أعنى حال التحضر وغيره على السواء، وأما قيم الحضارة فهي خاصة بتلك الحال المحددة التي يتقدم فيها مجتمع بشري ما في سلم الرقى.

إن القيم بمعناها المطلق هي تقديرات عامة أو وحدات قياس عامة للأشياء (جمالاً أو قبحًا)، وللفعل الإنساني (خيرًا أو شرًا)، وللحكم الإنساني (خطأً أو صوابًا). وأما القيم الحضارية، فهي ليست مقاييس خالصة كهذه الأولى، ولكنها مع هذا مبادئ نظرية عامة ذات قيمة خاصة، تمثل للحضارة دوافعها وأسسها العقلية والنفسية، كما تمثل نشاطات الحضارة وإنجازاتها ترجمة عملية وواقعية لها.

ولكن، ألا يقدم ذلك صورة ضامرة للقيم الحضارية باعتبارها مقياسًا نحكم به على صناعة التحضر نفسها؟ والحق أننا لا ننتظر أن تملك المعاني العامة التي نسميها "القيم الحضارية" نفس القدرة التي تملكها القيم المطلقة على القياس والتقدير؛ فالألفاظ خير وشرير وجميل وقبيح وصواب وخطأ؛ هي في ذاتها حُكم، فأستطيع معها أن أقول: هذا الفعل خير أو شر، وهذه الصورة جميلة أو قبيحة، وهذا الرأي صواب أو خطأ. وأما القيم الحضارية، فتمتلك طاقة المعنى الشامل والأساسي أكثر من طاقة الحكم.

ومع هذا، فإن هذا الشمول الذي تمتاز به القيم الحضارية، يعطيها قدرة على الحكم بمعنى ما؛ وذلك أن القيم الحضارية تتمثل فيها ثقافة الأمة وأصول المعاني الحاكمة لمسارها واختياراتها، وانتماء المعاني الجزئية إليها يمنحها قدرة على الحكم – كما سنرى في المبحث القادم.

لكن ينبغي أن نتنبه إلى أهمية تحرير مصطلح "القيم الحضارية" الذي شاع استعماله في زماننا بصورة لافتة للنظر، دون بيان كاف – فيما طالعت – للفرق بينه وبين مصطلح "القيم" بمعناه المطلق، ودون بيان كذلك للوجه الذي من خلاله أطلقنا على القيم الحضارية هذه التسمية(28).

<sup>(28)</sup> يمكن ملاحظة ذلك من خلال عناوين بعض المقالات والكتب التي صدرت، والمؤتمرات التي عُقدت في هذا الصدد؛ مثل:

<sup>•</sup> مسؤولية المجتمع الدولي عن الردة الديمقراطية وانتكاسة القيم الحضارية، مقال للدكتور عبدالهادي بوطالب بصحيفة الشرق الأوسط، الأربعاء 16 رمضان 1423 هـ/ 20 نوفمبر ==

بل نحت بعض الدراسات منحى أكثر غرابة في استعمال مصطلح "القيم"، حيث سوّتْ بينه وبين مصطلح "الأخلاق"، فإذا قالت "القيم الإسلامية"، فالمقصود هو "الأخلاق الإسلامية" (<sup>(29)</sup>. على الرغم من أن القيم لا تتناول من الأخلاق إلا جانب الحُكْم بالخيرية أو الشرِّية على الفعل الأخلاقي فحسب.

#### المبحث الثاني: خصائص القيم الحضارية

مع هذا المبحث نخطو خطوة جديدة في اتجاه التأسيس للمفاهيم الخاصة بهذه الدراسة؛ وذلك أن الكشف عن خصائص القيم يساعد على المزيد من تأطيرها بعيدًا عن العمومية التي يمكن أن يقع فيها درس القيم.

وصعوبة الخوض في هذه المسألة تكمن في أنها تفحص عن خصائص أعم الأفكار الحاكمة في الحياة الإنسانية؛ سواء منها ما كان مشتركًا بين حضارات مختلفة، وما كان فيه نوع ما من الامتياز والاختصاص بحضارة دون أخرى.

ولقد حاول بعض فلاسفة اليونان من قبل تحديد أهم أجناس الوجود – لا خصائصها ولا أجناس المعاني – واشتهرت في ذلك نظرية أرسطو في المقولات العشر The Ten Categories، والتي صنف فيها الموجودات اعتمادًا على انقسامها

== 2002 العدد 8758. وقد اعتبر القيم الحضارية هي تلك التي " أعلنتها الأمم المتحدة في مواثيقها وإعلاناتها واتفاقياتها، وأصبحت تراثا مقدسا للبشرية، وملكا مشاعا بين فصائلها".

• القيم الحضارية في السنة النبوية: ندوة علمية دولية أقامتها كلية الدراسات الإسلامية والعربية بدبي عام 1428هـ/ 2007م. لكنني – للأسف – لم أقع على أوراق هذه الندوة، لكن المحاور التي اشتملت عليها تقول بشيء مما ذكرته.

• أروع القيم الحضارية في سيرة خير البرية: تحقيق علمي حول الشبهات المثارة حول زواج النبي الكريم وجهاده وشمائله B، كتاب للباحث السنغالي انجوغو امبكي صمب، مطبعة دار الكتاب يمبل، دكار – السنغال، 1427هـ 2006م. والحقيقة أن الجزء الثاني من العنوان كاف وحده في التعبير عن محتواه وطريقة عرض المؤلف لموضوعه.

• دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي، للأستاذ الدكتور يوسف القرضاوي، الطبعة الأولى، مكتبة وهبة – القاهرة 1415هـ/ 1995م. ومع أهمية الكتاب الكبيرة في مجاله، إلا أنه لم يفصل في قضية استعمال مصطلح القيم، ويكاد يسوي بينه وبين مصطلح "خصائص": انظر: ص 27، 28، 29.

(29) انظر مثلا: الشيخ محمد عبد الواحد أحمد ود. جابر قميحة وآخرون: دراسات في الحضارة الإسلامية (بمناسبة القرن الخامس عشر الهجري)، الهيئة المصرية العامة للكتاب – القاهرة 1985م. حيث عُبِّر عن الأخلاق التي تضمنتها بعض الآيات القرآنية بالقيم 3/ 8، واستُعمل مصطلح "القيم الإسلامية"، 3/ 40.

إلى ذوات ولواحق بهذه الذوات، أو جواهر وأعراض، واعتبر الجواهر كلها جنسًا واحدًا؛ بقطع النظر عن الفروق الكبيرة القائمة بين الأشياء، في حين جعل الأعراض تسعة كاملة (الكم، والكيف، والإضافة، والأين، والمتى، والملكة، والوضع، والفعل، والانفعال) تتعلق بمختلف حالات الجوهر (30).

أقول: إن صعوبة الخوض في هذه المسألة، التي هي عنوان هذا المبحث، تكمن في أننا نكون معها بصدد الفحص عن خصائص أعم الأفكار الحاكمة في الحياة الإنسانية، وليس أعم أجناس الموجودات المحسوسة فقط، والتي تبدو هينة شيئا ما، وإن كان قد اعتُرض على اقتراح أرسطو السابق فيها اعتراضات كثيرة<sup>(31)</sup> تنامت مع تقدم العلوم الحديثة.

هذا، وقد تكلم الإمام الشاطبي عما وصفه بأنه صُلب العلم من مسائل وقضايا، ووصفه بأنه "الأصل والمعتمد، والذي عليه مدار الطلب، وإليه تنتهى مقاصد الراسخين"(32)، ثم حاول أن يسجل أهم خصائصه، فذكر منها: العموم والاضطراد، والثبوت من غير زوال، وكونه حاكمًا لا محكومًا عليه (33). ويكاد يلامس هذا الكلام جانبًا كبيرًا من خصائص القيم الحضارية، والتي سأفصلها فيما يلي:

# 1 - العموم أو الكلية:

وهي من أهم خصائص القيم جملةً وأبرزها؛ إذ تمتاز بالعموم والشمول، حيث تنزل من غيرها من المعانى منزلة الأصول من الفروع، والإطار الكلى الذي يمكن أن نرد إليه الجزئيات؛ حسب المجال الذي تحكم فيه القيمة.

وإذا كان المنطقيون يقصدون بالكلي الجنسَ والنوع، فإن كلية القيم بالنسبة للمعاني و الأشياء ليست بهذه المثابة، فليست العلاقة بين الأشياء محكومةً دائمًا بهذا

<sup>(30)</sup> انظر: الفصل الثاني من: المقولات العشر في الفكر الفلسفي الإسلامي حتى نهاية القرن السادس الهجري؛ رسالة دكتوراه مودعة بمكتبة كلية دار العلوم - جامعة القاهرة لصاحب هذه الدراسة، وقد نوقشت في مارس 2004م.

<sup>(31)</sup> انظر: الفصل الثاني من: المقولات العشر في الفكر الفلسفي الإسلامي.

<sup>(32)</sup> الشاطبي: الموافقات 1/ 107.

<sup>(33)</sup> الشاطبي: الموافقات 1/ 108 - 110.

التصور المنطقي الذي يرجع إلى أرسطو، حيث يجمع الأشياء في نَظَره فصولٌ مقوِّمة أو صفات أساسية نعرف منها ما الشيء الذي يتصف بها (مثل: الحركة الإرادية في الحيوان؛ فهي عامة في كل أنواع هذا الجنس، وبها يُعرَّف)، كما يميز الأشياء بعضها عن بعض فصول مفرِّقة بها نميز نوعًا عن نوع أو جنسًا عن جنس (كالنطق أو العقل الذي يميز نوع الإنسان عن بقية أنواع الحيوان).

أقول: ليست العلاقة بين الأشياء محكومة دائمًا بهذا التصور المنطقي القديم؛ إذ قد ينتمي فرع إلى أصل على هيئة غير هذه الهيئة، وفي صورة غير تلك الصورة؛ كانتماء الإنسان إلى التراب والماء مثلاً، حيث يمثلان المادة الخام لتكوين بدن الإنسان – وهو ما أثبته حديثًا التشابه بين عناصر الجسم الإنساني وعناصر التراب – ولا نعدهما جنسًا له ولا نوعًا.

ولعلنا نتصور انتماء الفعل الحضاري إلى القيم الحضارية الحاكمة له تصورًا واضحًا حين نفهم علاقة الإنسان بالعالم من حوله وسيرته معه؛ فقد بدأت رحلة الإنسان فوق كوكب الأرض في مرحلة زمنية متأخرة نسبيًّا؛ فإذا كان عمر الأرض يرجع إلى حوالي أربعة مليارات سنة، فإن وجود الإنسان فيها لا يتجاوز أربعة ملايين سنة حسب أحدث المكتشفات (أي بنسبة 1000: 1)؛ وهذا يعني أن الأرض قد مرت عليها دهور طويلة عاشتها بدون هذا المخلوق، وقبله عاشت مئات آلاف الأنواع من الأحياء في هذا الحيز الجغرافي نفسه؛ منها ما بقيت أنساله الى الآن، ومنها ما لم يتبق منه إلا مجموعة من الأحافير الخالية من كل أثر لحياة، وإن كانت صورتها توحي بسابق وجودها هنا إيحاءً، ومنها ما عاش هنا من قبل، لكن لم يتبق منه شيء نميزه إطلاقًا.

ثم إن الحيز الذي يستعمله الإنسان من العالم هو أيضًا حيز صغير جدًا جدًا، وهو هذه المساحة المسكونة من الأرض، وليس كل الأرض؛ مما يعني أن الوجود الظرفي للإنسان (خلال الزمان والمكان) هو وجود محدود جدًا، وإلى درجة مذهلة

لكن ثمة جدلية عجيبة، لعلها خاصة بالإنسان وحده من دون مخلوقات العالم، وهي إمكان اختراقه للزمان والمكان بناء على الاستخدام الواسع لملكاته

المذهلة (34) قياسًا إلى ملكات الأنواع الأخرى من الكائنات المشاركة له في الحياة داخل الحيز الجغرافي نفسه. ولما لم يكن هذا الاختراق أمرًا هيئًا ودونه عقبات وعقبات، فقد لزم أن يستعمل الإنسان في هذه المهمة ملكاته النفسية والعقلية في أرقى صورها وأقصى مدى لها.

ولكن هذه الملكات لم تكن لتعمل بدون حافز؛ ولهذا ارتبط السعي إلى اختراق الزمان والمكان بمنافع تتحقق للإنسان، تصل في خطورتها إلى درجة أن اختراقه هذا لا ينفصل عن ضرورياته التي لا يستغني عنها وجوده نفسه؛ أعني أن مطالب الإنسان الضرورية تتوفر – وعلى مستويات متفاوتة من الوفرة والجودة – خلال جدليته هذه مع الكون؛ ولهذا فهو يجد من نظام حياته نفسه دافعًا إلى التعرف على الوجود واكتشافه.

يقول الشاطبي: "إن قيام الدين والدنيا إنما يصلح ويستمر بدواع من قبل الإنسان تحمله على اكتساب ما يحتاج إليه هو وغيره، فخلق له شهوة الطعام والشراب إذا مسه الجوع والعطش؛ ليحركه ذلك الباعث إلى التسبب في سد هذه الخلة بما أمكنه، وكذلك خلق له الشهوة إلى النساء لتحركه إلى اكتساب الأسباب الموصلة إليها، وكذلك خلق له الاستضرار بالحر والبرد والطوارق العارضة، فكان ذلك داعية إلى اكتساب اللباس والمسكن... فأخذ المكلف في استعمال الأمور الموصلة إلى تلك الأغراض، ولم يجعل له قدرة على القيام بذلك وحده، لضعفه عن مقاومة هذه الأمور، فطلب التعاون بغيره، فصار يسعى في نفع نفسه واستقامة حاله بنفع غيره، فحصل الانتفاع للمجموع بالمجموع، وإن كان كل أحد إنما يسعى في نفع نفسه "(35).

لكن؛ لأن الإنسان افترق عن الحيوان بملكات ثم بمطالب أرقى، فقد بدا أن ثمة تفاوتًا في الالتزام البشري بالصورة المثلى للسلوك، وهو تفاوت لا نجد له مثيلاً ولا قريبًا منه في أنواع الكائنات الأخرى؛ ولهذا لزم أن تكون للإنسان قاعدة

<sup>(34)</sup> من الناحية المكانية، تجاوز الإنسان كوكبه الذي لا يبدو أنه يستطيع السكنى إلا فيه، وحط بنفسه أو مراكبه فوق كواكب أخرى. ومن الناحية الزمانية، اطلع الإنسان على كثير من أسرار الماضي السحيق والقريب من خلال ما بقي من آثار وأحافير.

<sup>(35)</sup> الشاطبي: الموافقات 2/ 303.

نظرية تحكم سلوكه عمومًا، فتكون تصرفاته وسلوكياته في عمومها انعكاسًا لهذا الجانب النظري.

وبهذا تبدو هذه القاعدة (أو القيم)، كأمهات نظرية عامة للتوجهات السلوكية التي يختار ها الإنسان وهو يسعى في الحياة.

وهذه العلاقة بين الواقع وأسسه النظرية، هو الذي يمنح هذه الأسس (أو القيم) موقعها الكلي والعام قياسًا إلى ألوان السلوك الجزئي المختلفة.

#### 2 - موضوعية أم ذاتية؟

سبقت الإشارة إلى اختلاف المثاليين والطبيعيين في تحديد طبيعة القيم بمعناها المطلق؛ وهل هي ذاتية أم موضوعية؟ هل هي صفات ثابتة في الأشياء نحن نكشف عنها، ونكتفي معها بتسجيل القيمة فحسب، أو هي صفات يخلعها العقل من نفسه على الأشياء والأفعال دون أن تكون فيها على الحقيقة؟

ونستطيع أن نطرح سؤالاً آخر يعالج المسألة من جذورها، وهو: هل الحكم الذي يؤسس للقيم — انفعال خالص، أم فعل خالص، أم شيء مشترك منهما؟ ولا نملك الإجابة عن هذا السؤال بدون تمييز سابق بين أحكام يتفق أغلب الناس عليها، وأخرى يختلفون عليها، أو أحكام لا يختلف حكم الإنسان عليها بين وقت وآخر ما دامت معلوماته عنها مستوفاة في كل حال، وأحكام أخرى تتأثر بالوضع النفسي لصاحبها.

وإذا كان اختلاف الناس قد وقع في الحكم على بعض الأخلاق الأساسية مثلاً؛ كالإيثار والعفو والنجدة التي عدها بعضهم ضعفًا، فإن ذلك إما أنه راجع إلى تمحكات فلسفية، أو إلى النظر إليها استنادًا إلى اعتبارات لا تستوفي فيها هذه الأخلاق قيمتها؛ كعفو المغلوب على أمره، وإيثار المرائي ونجدته. ولا شك أن أخلاق الإيثار والعفو والنجدة هي أخلاق قوة باعتبار أساسي، وهو أن تصدر بدافع ذاتى عن حر يقدر على نقائضها.

ومن هنا نستطيع أن نأخذ اتفاق عموم الناس على حكم ما - ما دام نظر هم إليه

يستند إلى اعتبار واحد – دليلاً على كونه موضوعيًا، وخضوع الحكم للحالة النفسية للإنسان وتأثره بها، وكذا تفاوته من بيئة إلى أخرى (كاتخاذ السواد في بعض البيئات شارة حزن، ونيابة البياض عنه لهذا الغرض في بيئات أخرى)، دليلاً على كونه حكمًا ذاتيًا. والشعبة الأولى هي شعبة الأحكام الأخلاقية والعقلية، وأما الثانية فهي شعبة الأحكام الجمالية.

ولكن ثمة مخاطر جمة تهدد الحقائق لو اعتمدنا على هذا المقياس (رأي الأكثرية) في معرفة الذاتية والموضوعية في القيم الحضارية تحديدًا؛ حيث إن الغالبية العظمى من البشر تؤمن بوجود إله خالق للكون، مع اختلاف تصور هم له، إلا أن توحيد هذا الإله بمعناه الكامل لا يوجد إلا في الإسلام، وأتباعه ليسوا أكثرية، على أية حال. فهل نقبل الإيمان بالله لأن الأكثرية تؤمن به، ونرد التوحيد لأن الأكثرية ترده؟!

إن قصيدة يونانية قديمة تُنسَب إلى الفيلسوف الشهير أكسينوفان تكشف عن جانب كبير من هذه الأحجية، حيث تخبَّطَ البشر في محاولة اكتشاف الحقيقة لأنهم طلبوها من غير طريقها، حتى أدى الأمر بالشاعر الفيلسوف نفسه إلى إنكار أننا قد نعرف الحقيقة أصلاً، وإن نطقنا بها أحيانًا! يقول:

"يقول الأحباش إن ألهتهم ذوو أنوف فطساء وبشرة سمراء

بينما يقول التراقيون (نسبة إلى منطقة في اليونان) إن ألهتهم ذوو عيون زرقاء وشعر أحمر.

وأيضًا إذا كان للأنعام والجياد والليوث أياد وكانوا يستطيعون التصوير ونحت التماثيل كما يفعل البشر، لرسمت الجياد آلهتها

في صورة تشبه الجياد، ورسمتها الأنعام في صورة تشبه الأنعام، وكل حينئذ سوف يشكل أجسام آلهته في صورة تشبه الجسد الخاص بنوعه...

لا تكشف الآلهة، منذ البداية

كل الأشياء لنا؛ لكن بمرور الوقت،

ومن خلال البحث قد نتعلم ونعرف الأشياء بصورة أفضل

وبالحدس نرى أن هاتيك الأشياء تماثل الحقيقة. أما عن الحقيقة اليقينية، فلا إنسان يعرفها ولن يعرفها إنسان، ولا أحد من الآلهة ولن يعرف كل الأشياء التي نتحدث عنها وحتى إذا تفوه أحد مصادفة بالحقيقة النهائية، فإنه هو نفسه لن يعرف هذا فالأمر جميعه لا يعدو أن يكون شبكة ننسجها من التخمينات"(36).

ولعل هناك من يدعم رفض الاحتكام إلى هذا المقياس عمومًا (أعني موقف الأكثرية) أكثر من هذا ببعض نصوص الوحي المعصوم؛ مثل قول الله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثَرَ مَن فِى ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهَ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ هُمُّ إِلَّا يَغُرُصُونَ ﴿ وَإِن عُلَمُ اللهُ يَعْلَمُونَ ﴿ وَاللّهُ الطّعَر اللهُ عَلَمُونَ ﴿ وَاللّهُ الطّعَر اللهُ عَلَمُونَ ﴿ وَلَكِنَ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لا يُعْلَمُونَ ﴿ وَلَكِنَ أَكُثَر ٱلنَّاسِ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلا اللهُ عَلَمُونَ اللهُ وَلَلِكِنَ أَكُثَر ٱلنَّاسِ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلا اللهُ الطّعَر اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ وَلَلِكِنَ أَكُثَر ٱلنَّاسِ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلا اللهُ ا

وهذا صحيح تمامًا حين يكون الحكم في قضية هي محل اختيار الإنسان؛ مثل الإيمان بالدين، وتصديق المرسلين، والعمل بتعاليمهم التي أرسلوا لتبليغها. وأما حين يكون الحكم على قيمة مجردة ترتبط بفطرة الإنسان وطبيعته، فأحسب أن الاستضاءة برأي الأكثرية في هذا يفيدنا في تحديد ذاتية القيم وموضوعيتها.

إن الخطأ في الحكم هنا؛ أعني في نص أكسينوفان، راجع إلى أن الذات المدركة هي التي حددت الموضوع المدرك، فتصوَّر هؤلاء إلههم على صورة، وأولئك إلههم على صورة أخرى. فما قاله هذا الشعر قائم على سوء فهم للقضية أصلاً؛ وذلك أن سبب الخطأ الذي وقعت فيه الأقوام المختلفة في قضية الألوهية، هو أنهم طلبوا الحقيقة من غير بابها، أو طلبوا ما لا يُدرَك أصلاً، وقد قال الكندي بحق: "تحير كثير من الناظرين في الأشياء التي فوق الطبيعة؛ إذ استعملوا في البحث

<sup>(36)</sup> كارل بوبر: أسطورة الإطار: في دفاع عن العلم والعقلانية ص 66، تحرير: مارك أ. نوترنو، ترجمة: د. يمنى طريف الخولي، سلسلة علم المعرفة – الكويت، ع 292، أبريل/ مايو 2003م.

عنها تمثُّلَها في النفس على قدر عاداتهم للحس، مثل الصبي؛ فإن التعليم إنما يكون سهلاً في المعتادات"(37).

وإذا كان الفيلسوف اليوناني القديم قد قال ما قال، فالعجب أن يقوله أحد المعاصرين في زماننا هذا، ففي كتابه "عندما تغير العالم"، عرض الإعلامي البريطاني اللامع جيمس بيرك لتغير نظرة الناس إلى الأشياء تبعًا للنظرية الفيزيائية السائدة في تفسير العالم، ثم عقب على ذلك بقوله: "إن جميع الأفكار في كل الأزمان أفكار سليمة على قدم المساواة، ولا توجد حقيقة ميتافيزيقية تتصف بأنها فوق العادية، ونهائية، ومطلقة، كما لا يوجد اتجاه خاص للأحداث. والكون – في نهاية الأمر – هو ما نقوله نحن عنه. وعندما تتغير النظريات يتغير معها الكون؛ أي أن الحقيقة نسبية"(38).

ومهما يكن، فإن ملخص هذه الخاصية التي تمتاز بها القيم الحضارية، هو أنها في أكثرها موضوعية تُستَقَى من الواقع مباشرة، وبعضها ذاتي ينبع في جانب كبير منه من الوضع النفسي للإنسان. ولكن لأن للدين – الذي هو اختيار حر للإنسان - دخلا مباشرًا يفرق بين حضارة وأخرى في هذا الجانب، فإن التمحيص عن أسباب اختلاف البشر في بعض الحقائق يكشف عن أن كثيرًا من الموضوعات قد دخل العقل البشري إليها من غير بابها، كما هو الحال في مسألة التوحيد، وكذلك تصور الأمم المختلفة للإله.

## 3 - حاكمة أو أداة للقياس:

لعل جانبًا كبيرًا من هذه الخاصية قد اتضح خلال المناقشات السابقة؛ فالقيم المطلقة حاكمة على أقوال الإنسان وأفعاله وعلى الأشياء، أو هي أدوات قياس لها، ووحداتها في جانب الأقوال هما الصواب والخطأ، وفي جانب الأفعال الخير والشر، وفي جانب الأشياء القبح والجمال.

<sup>(37)</sup> أبو يوسف يعقوب الكندي: كتاب الفلسفة الأولى (ضمن رسائل الكندي الفلسفية، القسم الأول) ص 42، تحقيق: د. محمد عبد الهادي أبو ريده، الطبعة الثانية، مطبعة حسان – القاهرة 1398هـ/ 1978م.

<sup>(38)</sup> جيمس بيرك: عندما تغير العالم ص 362، ترجمة: ليلي الجبالي، مراجعة: شوقي جلال، سلسلة عالم المعرفة – الكويت، العدد 185، مايو 1994.

والحق أن اختلاط الخير والشر، وتداخل الجمال والقبح، واجتماع الصواب والخطأ — هي أمور مشهودة في الواقع (39)؛ سواء تكلمنا عن عالم المكلفة؛ الناس، أو غيره من العوالم غير المكلفة؛ فالثعبان المخيف القاتل يُتَّخذ من سمه علاج، والآلام المبرحة تكشف عن حاجة الجسم إلى الدواء، وهكذا.

وأدهى من ذلك أن القيم الإيجابية الثلاث (الخير والصواب والجمال) ليست متلازمة دائمًا بحيث يكون كل صائب جميلاً وخيِّرًا، وكل خيِّر جميلاً، وكل جميل صائبًا. كما أن القيم السلبية (الشر والخطأ والقبح) ليست متلازمة كذلك، فقد يكون القبيح خيِّرًا، وقد يكون الشرير جميلاً، ويكفي أن نشاهد مثلا كائنًا رائع الجمال ولكنه ينطوي على خطر هائل كما في الغابات وأعماق البحار مثلاً.

وطريقة التقييم في مثل هذه الحالات تقوم على فرز الصفات بعضها عن بعض، وتمييز القيم باعتبارات تناسب كل قيمة، فنقول عما هو جميل وقبيح: إنه قبيح من ناحية كذا، وجميل من ناحية كذا، وكذلك هو خير باعتبار فعله، قبيح باعتبار منظره، أو جميل الصورة شرير الأخلاق، وهكذا. وقد "نظر بعض الحكماء إلى رجل سوء حسن الوجه، فقال: أما البيت فحسن، وأما الساكن فرديء" (40).

وأما القيم الحضارية بوجه خاص، فلعل التداخل الشديد في عالم المعاني يحول في كثير من الأحيان بين هذه القيم وبين تقديم قياسات دقيقة للفعل الحضاري والنتاج الحضاري، مثل هذه التي تقدمها آلات قياس المادة. وهذا طبيعي تمامًا؛ لأن المرونة العالية التي يتمتع بها عالم المعاني تحول دون ضبطه والتحكم فيه، كما يحدث في عالم المادة الثابت؛ في الظاهر على الأقل.

لكن يبدو لي أن القيم الإسلامية للحضارة تبدو حاكمة على الأفعال والأفكار والأشياء التي تنضوي تحت الحضارة، من زاوية توافق هذه الأخيرة مع مقتضيات القيم ولوازمها أو عدم توافقها، فمن مقتضيات التوحيد، مثلاً، طاعة الله

<sup>(39)</sup> ناقش بعض الباحثين، من زاوية أخرى، الرأي القائل بالتوحيد بين الحق والخير، والآخر القائل بالتوحيد بين الجمال والخير، انظر: د. توفيق بالتوحيد بين الجمال والخير، انظر: د. توفيق الطويل: أسس الفلسفة ص 176 – 184، مكتبة النهضة المصرية – القاهرة 1952 م.

<sup>(40)</sup> أبو الحسن الماوردي: أدب الدنيا والدين ص 140.

(تعالى) في الأخذ بالأسباب، دون أن يظن الموحِّد أن الأسباب تعمل منفصلة عن صاحب القانون الذي رتبها.

لكن، بأي حكم ستحكم قيمة حضارية كالتوحيد على الأفعال الموافقة، وكذلك الأفعال المخالفة لها؟

إن القيم الخلقية، كما استقرت في عرف الدارسين، تحكم على الفعل بأنه خير أو شر، والقيمَ العقلية تحكم على القول بأنه صواب أو خطأ، والقيم الجمالية تحكم على الشيء بأنه جميل أو قبيح. فماذا عن القيم الحضارية؟

ولعل هذه مسألة جديدة، وجديرة بالطرح في إطار هذه الدراسة التي تهتم بالتأسيس اهتمامها بالتطبيق؛ فهل نطلق على ما يخالف التوحيد اسم الشرك، وما يخالف التوازن لفظ الإفراط أو التفريط، وما يخالف العدل حكم الجور؟

وتبدو أسطري حيرى في هذه المسألة، وما أقدمه هنا لا يزيد على كونه مقترحًا أرجو أن يجد مجالاً للمناقشة من قبل المهتمين بالشأن الفكري الإسلامي والإنساني عمومًا؛ وذلك أن عرض الفكرة في إطارها الفقهي يفرض علينا الالتزام بأحكام الحِل والحرمة والكراهة، وفي إطارها العقدي – إن كانت القيمة منتمية إلى مسائل العقيدة – بأحكام الإيمان والكفر، أو الاتباع والابتداع العقدي، وأما عرض الفكرة في الإطار الحضاري، فأحسب أن الأنسب هو الحكم عليها بالمخالفة أو الموافقة للروح الحضارية الإسلامية، وإذا شئنا التفصيل كان لابد من اللجوء إلى التحديدات الفقهية والعقدية السابقة.

### 4 - إنسانية:

أعني بهذه الخاصية أن القيم الحضارية – مثل الحضارة نفسها – هي خاصة بالإنسان دون غيره من سكان الأرض؛ إذ تمثل انعكاسا لرسالته في الأرض، وتُظهر وجوه امتيازه واختلافه عن غيره ممن نعرفهم من الخلق، وتحدد طبيعته المرتبطة بالحرية النسبية والمسئولية الشخصية غالبًا والجماعية أحيانًا.

وتبدو تجليات ذلك في أن الإنسان حين يصنع الحضارة لا يوظف قواه البدنية فقط، بل لديه قوى أخرى يمتاز بها عن غيره من أنواع الخلق، ويوظفها ضرورة

لهذا الهدف أيضًا، وهي قواه الروحية والنفسية والعقلية، وهذه الثلاث هي الدافع اللازم لتفعيل القوى البدنية وزيادة قدرتها على الإنجاز.

إن القوى البدنية ضرورية لصنع الحضارة، لكنها لا تنتج شيئًا إذا كانت النفوس محطمة، كما لا تجدي فتيلاً إذا كانت العقولة معطلة عن العمل، ولا تؤثّر تأثير ها المرجو إذا لم تمثل الروح قوة دافعة تبثّ الحياة في أعطافها.

ولو كان إنتاج الحضارة تابعًا لقوة البدن، لكان كثير من الحيوانات المنقرضة والحية أولى من الإنسان بصناعة الحضارة، أو على الأقل أبرع منه في ذلك.

ومن هذا نقول: إن اللازم لإنتاج الحضارة هو وجود كينونة إنسانية مفعّلة بكل ما تشتمل عليه من قوى وملكات، وبقدر هذا التفعيل وبقدر توازنه المناسب لطبيعة الإنسان يكون شموخ الحضارة أو تهافتها.

ومن جانب آخر، تبدو إنسانية القيم الحضارية من أنها شاملة في أحكامها وارتباطاتها، فتعم الحياة الدينية والمادية والاجتماعية والفردية أو النفسية والفنية للإنسان، وسنجد أن ما يطرحه الإسلام في هذا الجانب يجعل من كل قيمة حاكمًا في كل هذه المجالات؛ فالتوحيد مثلاً قيمة حاكمة في جانب الاعتقاد والشعائر وفي الحياة الفردية والاجتماعية والفنية، وكذلك الحال في قيمة الحرية، وقيمة العدل، والتوازن.

كذلك تتضح إنسانية القيم الحضارية في أن الكائن الوحيد القادر على القيام بوظيفة ترشيح وتمرير بعض النشاطات والأفعال دون بعضها الآخر، تبعًا لموافقتها لهذه القيم أو مخالفتها، هو الإنسان فقط، في حين أن شركاءه في هذه الحياة يسيرون وفق أنماط جبلية لا يتجاوزونها في العادة.

ثم إن صفة الإنسانية يمكن اكتشافها في القيم الحضارية الإسلامية كذلك من خلال مراعاة الشريعة عند التكليف لضعف الإنسان وكونه مرتبطًا بعواطفه وقدراته المحدودة؛ فالمشقة تجلب التيسير، كما أن الرخص ليست مطلقة؛ لأنها بهذا تكون ذريعة إلى التحلل من الدين، وكذلك مراعاة الشريعة لمصالح العباد.

إلا أن من أعجب الوجوه التي يمكن أن نكتشف من خلالها إنسانية قيم الحضارة، أنها متجاوزة؛ أعنى أن لها امتدادًا عميقًا يتجاوز ماديات الكون، أو يتسلل بعيدًا عن السطوح الظاهرة للعالم المادي، ليمس عالمًا مثاليًّا بدأت منه جذور الوجود الإنساني بخصوصياته وبصفاته المشتركة أيضًا؛ ذلك أن "من شأن القيم أنها في الواقع تحيلنا على عالم مثالي، يعمل - بالرغم من المضمون الذي نعطيه لهذا الإيمان - على مفصلة هويتنا مع بُعْد يجاوزنا"(41). كما أن "القيم تشهد على اعتقادات لا تدل على حال الآراء الموروثة وحسب، بل أيضًا على المقاطع الجانبية للمطالب الروحية المراد إنجازها؛ فهي نسبية على نحو مزدوج: بالإضافة إلى الثقافة، ولكن كذلك أيضًا بالإضافة إلى مطلقات يفتَرَض أن الثقافة تجسدها على صعبد المحابثة"(42).

# 5 - متفاوتة الأهمية في ذاتها، متكاملة فيما بينها :

ليست القيم الحضارية، على الرغم من أهميتها جميعًا، سواءً؛ بل منها ما هو مهم، ومنها ما هو أهم؛ حسب عمق واتساع عمل القيمة في كل مجال، فمع أن للفنون منزلتها في الارتقاء بالإنسان، فلا شك أن مجال الأخلاق يفوقها أهمية؛ لما فيه من اختيار وحرية إنسانية، في حين أن تقدير الجمال يخضع غالبًا لحس فطرى، وآخر يكتسبه الإنسان من بيئته، كما أن مجال المادة يتعلق بضرورات بدنية، ومن هنا تبدو القيم ذات الحكم العميق في المجال الأخلاقي أكثر أهمية.

و لا يعني هذا التفاوتُ إمكانيةُ الاستغناء عن القيمة المهمة لصالح القيمة الأهم؛ ذلك أن مجال عمل كل واحدة منها يأتي من زاوية تختلف فيها عن عمل الأخرى؛ وإنما جاء التفاوت - كما سبق - نابعًا من عمق تعلقها بالمجالات المختلفة للنشاط الإنساني، وإنساع تطبيقاتها.

والمسألة هنا أشبه ما تكون بأعضاء جسم الإنسان؛ فعلى الرغم من تفاوتها في القيمة تفاوتًا أكيدًا، فإن بعضها لازم الستكمال الصورة الإنسانية، وبعضها الآخر ضروري لبقاء هذا الكائن أصلاً.

<sup>(41)</sup> جان بول رزفبر: فلسفة القيم ص 32.

<sup>(42)</sup> جان بول رزفبر: فلسفة القيم ص 33.

ومن ناحية تكاملها، فإن بعض القيم الحضارية يتعلق بتصور الإنسان العام للوجود، وبعضها بأقواله التي تعكس معارفه، وبعضها بحياته المادية... إلخ. وواضح أن هذه الأنحاء تتكامل فيما بينها في التعبير عن الإنسان ونظام معيشته، وما دام التكامل يرافق التطبيق الحياتي، فلابد أن تكون القيم، التي هي بمثابة الأصول النظرية للتطبيق، متكاملة أيضًا.

وبعبارة أخرى: فإننا ما دمنا نرى أن حياة الإنسان – وكذا كينونته – لا تنقسم الا نظريًا، ففصل الروح عن البدن حال الحياة هو مجرد فكرة نظرية لتوضيح التركيب الإنساني، وفصل الأعمال السيكولوجية عن الأفعال البدنية هي أيضًا افتراض نظري؛ فالكينونة البشرية كل متكامل، ومن هنا يحق لنا أن نقول بأن القيم التي تعتني بتقييم تصرفاته وتحديد مواقفه هي نفسها متكاملة.

وبسبب هذا التكامل يحدث نوع من التفاعل بين القيم الحضارية، ويؤثر بعضها في بعض تأثيرًا عميقًا؛ يصل إلى درجة تحديد وجهتها ومداها العام، فـ"من العلاقات المتشابكة بين القيم تتحدد العديد من المعاني والدلالات، التي يمكن أن تجعل معنى القيمة يختلف من حضارة إلى أخرى اختلافًا كافيًا لجعلها قيمة أخرى. والمعنى المتشابك للقيم والعلاقات بينها يمثل نظام القيم المتكامل، والذي يأخذ تميزه، بل نقول تفرده، من التكوين الخاص بها"(43).

وقد التفت الدكتور حبيب أيضًا إلى أن "القيم السائدة في التاريخ البشري، أو لنقل القيم الإنسانية تظهر في الغالب لدى معظم الشعوب والأمم، والقليل منها لا يظهر إلا لدى شعب أو أمة دون غيرها. ولكن المسألة ليست في ظهور القيمة أو وجودها في اللغة، بل في الوجود الاجتماعي والحياتي للقيمة، وما تمثله من ثقل بين القيم الأخرى، وأيضًا المعنى المراد بها، ودلالة هذا المعنى في التطبيق العملي والسلوكي" (44).

وهذا قد يعني أن القيم الحضارية واحدة تقريبًا بين الأمم المختلفة وفي الأزمنة المختلفة، إلا أن بعضها يَضْمُر هنا، ويبرز هناك، في حين يكون بعضها حاكمًا في

<sup>(43)</sup> د. رفيق حبيب: في فقه الحضارة العربية الإسلامية حضارة الوسط ص 13.

<sup>(44)</sup> د. رفيق حبيب: في فقه الحضارة العربية الإسلامية حضارة الوسط ص 13.

حضارة أمة، ويكون هو نفسه محكومًا لقيمة أخرى في غيرها، وهكذا. يقول بعض الكتَّاب: "إن الإسلام والمسيحية الهللينية تقرّان، رغم الاختلافات الكبيرة، بالمرتبة العليا للألوهية والروح" (45). ومع سيادة الجانب الروحي في كلا الدينين، إلا أنه في المسيحية يدعو إلى التبتل والترهبن والانسحاب من الحياة، وأما الإسلام فيقول: "الْمُؤْمِنُ الَّذِي يُخَالِطُ النَّاسَ، وَيَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ، أَعْظَمُ أَجْرًا مِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّذِي لا يُخَالِطُ النَّاسَ، وَلا يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ، أَعْظَمُ أَجْرًا مِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّذِي لا يُخَالِطُ النَّاسَ، وَلا يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ" (46).

إن "الحضارات – كما يقول هانتنجتون – تختلف عن بعضها البعض بفعل التاريخ واللغة والثقافة والتقاليد، والأكثر أهمية عامل الدين؛ فأصحاب الحضارات المختلفة يعتنقون معتقدات مختلفة عن العلاقة بين الله والإنسان، وبين الفرد والجماعة، وبين المواطنين والدولة، وبين الآباء والأبناء، وبين الزوج والزوجة. وذلك بالإضافة إلى رؤى مختلفة عن الأهمية النسبية للحقوق والمسئوليات والحرية والسلطة والمساواة"(47). إلا أن ذلك الاختلاف راجع في الأساس إلى طبيعة التركيبة التي تظهر عليها القيم، فالدين حاضر في كل الحضارات بشكل أو بآخر، وكذا المادة، والفن، والفرق بين حضارة وأخرى في هذا هو مدى حضور كل عنصر منها، والحجم الذي يشغله في الصورة العامة للحضارة، ومدى قدرة هذا العنصر أو ذاك على تفعيل العناصر الأخرى والانفعال بها.

على كل حال، فقد ظهر فيما مضى أن القيم الحضارية تتناول جوانب متعددة من الحياة الإنسانية وما يحيط بها ويتعلق بمسارها الحياتي، ومن هذا الباب جاء تعدد القيم؛ إذ تبع تعدد المتعلَّقات تعدد للمتعلَّقات؛ وذلك لأن قيمة واحدة ليس بإمكانها أن تقيس كل شيء من كل وجه.

<sup>(45)</sup> داريوش شايغان: أو هام الهوية ص 8، ترجمة: محمد علي مقلّد، الطبعة الأولى، دار الساقي - بيروت 1993م.

<sup>(46)</sup> رواه الترمذي وابن ماجه، وصححه الألباني. سنن الترمذي، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع عن رسول الله عن باب منه، 529/2، جامع الترمذي مع العرف الشذي للشيخ أنور شاه الكشميري، مكتبة رحمانية، لاهور، باكستان. وسنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب الصبر على البلاء، ص 582، رقم الحديث 4032، الطبعة الأولى، دار السلام للنشر والتوزيع، الرياض- 1420هـ/1999م.

<sup>(47)</sup> صمويل بي. هانتنجتون: الإسلام والغرب أفاق الصدام ص 11، ترجمة: مجدي شرشر، الطبعة الأولى، مكتبة مدبولي – القاهرة 1415هـ/ 1995م.

وظاهر أن سبب هذا التنوع في القيم هو تنوع الملكات الإنسانية، وتعدد صور علاقة الإنسان بالكون، فهو من ناحية محكوم بقهر الله لعباده، وقيوميته على كونه، ومن ناحية أخرى هو نافع ومنتفع ببعض الموجودات المشاركة له في الحياة، فهو خادم ومخدوم، فالإنسان يخدم النبات والحيوان، ويخدمانه، ويخدم بني نوعه ويخدمونه، وقد يستخدم الإنسان شيئًا لا يخدمه هو، وغالبًا ما يكون السبب في هذه الحال الأخيرة، هو عجز الإنسان عن تقديم منفعة ما لهذا الخادم، كما هو حال الشمس والقمر والنجوم والرياح والبحار.

وقد عد الألماني شبرانجر للقيمة عمومًا ستة أبعاد، هي: "القيمة النظرية: وتتميز باهتمام موجّه للكشف عن الحقيقة، وبمنهج علمي نقدي... القيمة الجمالية: ويسعى رجل الجمال وراء الشكل والتناسق، فيحكم على كل خبرة من حيث التناظر والتناسب... القيمة الاقتصادية: وتتمثل في الاهتمام بالنتائج العملية والمنافع المرتقبة. القيمة الدينية: والوحدة هي غاية رجل الدين؛ فيسعى إلى فهم الكون من حيث هو وحدة وكل متصل، وإلى أن يصل ما بين نفسه وبين هذا الكل الشامل. القيمة الاجتماعية: ... الإنسان الاجتماعي يقدّر الناس بوصفهم غايات، ويرى في الحب الصورة الوحيدة الملائمة للصلات المتعددة بين الناس. القيمة السياسية: وهي السعي إلى القوة والسلطان، ولا تقتصر على السياسة، بل تعدوها إلى سائر المجالات المجالات.

وقسم بعض المفكرين العرب القيم إلى: قيم حيوية، وقيم عاطفية، وقيم اجتماعية، واقتصادية، وقيمة الحقيقة، والخير، وقيمة الجمال (49).

إلا أن هذا التوسع يكاد يكون استقصاءًا نابعًا من تعدد الاهتمام بمبحث القيم، بحيث دُرس من زاوية اقتصادية مرة، ومن زاوية أخلاقية مرة، وجمالية، وتربوية، وهكذا، وهو أمر من المهم أن نشير إليه هنا، لكن من الصعب أن نفصل الحديث عنه في هذا الحيز المخصّص لدراسة القيم الحضارية على وجه التحديد.

<sup>(48)</sup> د. صلاح قنصوه: نظرية القيمة في الفكر المعاصر ص76 - 77، دار الثقافة للطباعة والنشر القاهرة 1981م.

<sup>(49)</sup> تيسير شيخ الأرض: إرادة الحضارة ص 232 – 233.

# المبحث الثالث: موقع القيم في البنيان الحضاري:

لو شئنا أن نقسم الحضارات حسب علاقتها بالقيم العليا، فليس في مكنتنا أن نعتبر بعضها حضارات ذات قيم وبعضها الآخر بلا قيم؛ لأن الحالة الثانية غير ممكنة في الواقع؛ إذ لابد للفعل الإنساني المضطرد من جانب نظري مستكن في نفس الفاعل، تمثله مجموعة المبادئ التي يعتقدها وتنطوي عليها كينونته، ويرى أنها أسس كونية في علاقته بالأشياء وعلاقة الأشياء بعضها ببعض. ولا يخلو فاعل بشري من هذه الدوافع، إلا أن يكون مجنونًا؛ أو فاقدا السيطرة على عقله؛ تضبط دوافع الفعل الإنساني.

ولا ينفي وجود هذا الأصل النظري أن الإنسان قد يخالف المبادئ التي يعتقدها في بعض الأحيان؛ إذ إن المعوَّل عليه في هذا الباب هو أفعاله المضطردة، لا فعله الطارئ أو النادر، كما أن مخالفته هذه وعودته عن المخالفة (سواء سمينًا ذلك توبة أو نكوصًا؛ حسب نوع الفعل الذي يعود فيه)، قد يستندان إلى مبدأ آخر يؤمن به؛ كالحرية المطلقة مثلاً، وقد تؤكد العودة عن المخالفة أبوة المبدأ الذي يعود إليه كأصل لا تنفيه هذه المخالفات.

ولا يعني هذا أيضًا أن الحيوان – ويأتي فعله عادة على وتيرة واحدة – يستند في فعله إلى أصول نظرية كتلك التي يتمتع بها الإنسان؛ إذ إن الأخير منفرد بخاصية صناعة الحضارة بمعناها الذي نعالجه في هذا البحث؛ بسبب العقل والروح، وكذلك هذه القيم التي يتعلمها ويكتشفها خلال رحلته فوق الأرض. في حين أن هذا الجانب فطري تمامًا في الحيوان، فالإنسان كائن تاريخي عامل يمثل الزمن بالنسبة له فرصة للتطور، في مقابل الحيوان أو الكائن اللاتاريخي، والذي لا يمنحه الزمان فسحة من الوقت، طالت أو قصرت، ليتطور بحياته (50).

والمسلم يعتقد أن الكون يملك درجة من الحياة ومستوى من الوعي يعرف بهما ربه، ولا يُستثنّى من ذلك إلا بعض الناس الذين يعيشون ضحايا لشكوكهم

<sup>(50)</sup> ومع هذا فهناك من يرى التفوق في خصلة – ولو كانت حيوانية – والبروز فيها، خيرًا من النقصان؛ فقد قال بدوي لابنه: "يابني، كن سبعًا خالسًا، أو ذئبا خانسًا، أو كلبًا حارسًا، وإياك أن تكون إنسانًا ناقصًا" الوزير الكاتب أبو سعد منصور بن الحسين الآبي: من نثر الدر 4/ 229.

حتى الموت المرير. ويجد المسلم شواهد ذلك في القرآن، وبالتحديد في مثل قوله (تعالى): ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ يَسْجُدُ لَهُ, مَن فِي السَّمَوْتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّجُومُ وَالْقِبَالُ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَابُ وَصَيْرِ ثِنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكْمِم إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ وَالشَّمَسُ وَالتَّرَفُ وَكَثِيرٌ مَنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكْمِم إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكْمِم إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكْمِم إِنَّ اللَّهُ يَفَعَلُ مَا يَشَعَلُ وَلَيْ اللَّهُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن اللَّهُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْمِم إِنَّ اللَّهُ يَقَعَلُ مَا يَشَعَلُ وَاللَّهُ مِن مُكْمِم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ المَعْرَفَة المِن العالَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللِهُ اللِهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللللِّهُ

ومهما يكن، فإن الحضارات قد تختلف في ترتيب القيم وإخضاع بعضها لبعض — كما سلف — لكنها لا تختلف في منظومة القيم وجودًا وعدمًا؛ وهذا يعني بوضوح أن قيم الحضارة ذات موقع مركزي من بنيان الحضارة نفسه.

لكن قد تكون الفكرة أو المعنى مشتركًا بين الحضارات جميعًا، دون أن تكون لهما أهمية خاصة بين مكوناتها، فهل للقيم أهمية يمكن أن نكتشفها من غير هذا الجانب؟

والإجابة باختصار: نعم؛ لكن تعليل ذلك يحتاج إلى تفصيل أورده فيما يلي:

# 1 - القيم أسبق زمنًا من الحضارة :

يتقدم وجود القيم الحضارية من الناحية الزمنية وجودَ الحضارة نفسها، وقد تبقى القيم قبل البروز الفعلي للحضارة زمنًا حتى تختمر، ثم تأخذ فرصتها عندما تكون مؤهلة لإنتاج الحضارة، فتنتجها وفقا لعوامل تفاعل معقدة مع معطيات البيئة والواقع البشري.

وهذا يعني أن المجتمعات الإنسانية عمومًا إما متحضرة بالفعل وفي اللحظة الحالية، وإما أنها تملك قابلية التحضر، ولكن الذي يحول بين بعض الأمم وبين استكمال هذه الدورة، هو عدم وصول القيم فيها إلى درجة من المتانة والقوة بحيث تصلح أسسًا لقيام نشاط الحياة الإنسانية فوقها.

والسبق الزمني لقيم الحضارة على الحضارة نفسها له أهميته الخاصة في

تأكيد مكانة القيم؛ وذلك من جهة أن خمول القيم يعني الركود، وأما فاعليتها، وقدرتها على التأثير، فتعنى قيام الحضارة؛ فاختمار القيم شرط لقيام الحضارة.

## 2 - القيم تبقى بعد اختفاء الحضارة :

قد تختفي الحضارة نفسها دون أن تختفي كل قيمها التي قامت عليها؛ ودليل ذلك أن كثيرًا من الشعوب التي صنعت الحضارة قديمًا قد احتفظت ببعض خصائصها على مر التاريخ، على الرغم من تقلبها في أطوار مختلفة من التحضر والتخلف.

وهذا الجانب كذلك يشي بالأهمية البالغة للقيم في منظومة الحضارة؛ إذ تظل الحضارة قائمة ما دامت قيمها صالحة للاستمرار في دفعها إلى الأمام، أو على الأقل مساعدتها في الاحتفاظ بمواقعها، فإذا اضمحلت هذه القيم، تلا ذلك السقوط المفاجئ أو التدريجي حسب القيمة التي انحطت، ودرجة الانحطاط التي لحقتها.

وهاتان النقطتان (أعني التقدم الزمني للقيم على الحضارة وبقاءها بعدها) تكشفان عن قانون التحضر والتخلف؛ إذ لا يتم التقدم وفقًا للدورة التي قال بها ابن خلدون للدولة، وأنها كالإنسان تمر بمرحلة طفولة، ثم تصل إلى عنفوان قوتها في مرحلة الشباب، ثم يدخل الضعف عليها، حتى تزول، أو ما عبر عنه بأن "الدولة لها أعمار طبيعية كما للأشخاص" (51). بل إن بقاء الحضارة مرتهن لشروط خارجية وأخرى داخلية، وأساس ذلك هو قيم هذه الحضارة وقدرتها المزدوجة على الإنجاز ومقاومة عوامل التعويق، سواء جاءت من قبل الصعوبات الطبيعية، أو من جهة المجتمعات الأخرى المنافسة.

## 3 - استبعاد القيم = استبعاد الحضارة :

عناصر كثيرة من بنيان الحضارة الإنسانية يمكن استبعادها منها، دون أن يعنى ذلك إلغاء الحضارة نفسها؛ إذ إن كثيرًا من هذه العناصر تنشأ أو تكتمل في

<sup>(51)</sup> عبد الرحمن بن خلدون: ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصر هم من ذوي السلطان الأكبر 1/ 213 – 215، تحقيق: خليل شحادة، مراجعة: د. سهيل زكار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع – بيروت 1421هـ/ 2001م.

مراحل تالية أصلاً، وهذا لا ينطبق على قيم الحضارة التي لا يمكن استبعادها في أي مرحلة؛ لأن الانطلاق والدافع يأتي في الحقيقة من داخل هذه القيم، كما أنها الأساس النظري لكل ما يأتيه أصحاب الحضارة أو يتركونه.

إن "القيم ما هي إلا انعكاس للأسلوب الذي يفكر الأشخاص به في ثقافة معينة، وفي فترة زمنية معينة. كما أنها هي التي توجه سلوك الأفراد وأحكامهم واتجاهاتهم فيما يتصل بما هو مرغوب فيه أو مرغوب عنه من أشكال السلوك في ضوء ما يضعه المجتمع من قواعد ومعايير. وقد تتجاوز الأهداف المباشرة للسلوك، إلى تحديد الغايات المثلى في الحياة "(52). وهي في موقعها هذا تمثل الأصول النظرية للعمل.

وإذا كنا لا نشك في أن غياب القيم يعني غياب الحضارة، بل انحطاط الحياة الإنسانية إلى ما هو أدنى من حياة الحيوان، فإن غياب قيمة رئيسة أو أكثر يؤدي إلى ألوان مدمرة من الخلل والاضطراب.

ولعلنا نبصر آثار ذلك جلية فيما أصاب العالم من مشكلات كبرى في هذا العصر، حيث غاب الرشاد عن الحضارة الحديثة، وأوغلت وراء الوفرة المادية تطلبها بكل وسيلة، لا يزعها عن ذلك وازع؛ حتى جرى ما جرى مما يحتاج إصلاحه إلى بذل جهود هائلة جدًّا، دون أن نكون متأكدين من النجاح في الوصول إلى المطلوب تمامًا.

لقد عجزت الحضارة الحديثة عن الحفاظ على مصالحها مع مراعاة القيم الأساسية في وقت واحد<sup>(53)</sup>، وهذا هو السبب في الأعطاب الكبيرة التي تحدث في العالم الآن؛ إذ إنه هو المناخ الذي تُولَد فيه مثل هذه الأزمات والمشكلات العالمية الخطيرة؛ خاصة مع تغول القدرات المادية للإنسان المعاصر.

لقد كانت المشكلات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية الكبيرة في الماضي

<sup>(52)</sup> د. عبد اللطيف محمد خليفة: ارتقاء القيم ص 14، سلسلة عالم المعرفة الكويتية، العدد 160، أبريل 1992م.

<sup>(53)</sup> راجع بعض التفصيل لهذا في مقال: " القيم والمصالح في أزماتنا العالمية " في مدونة المؤلف /http://drnbel.blogspot.com

محدودة الدائرة، فمهما كبرت هذه المشكلات تظل أجزاة واسعة من العالم بمنأى عن تأثير ها وبمنجاة من خطرها، كما هو الحال في تفشي الأمراض على نطاق واسع، إلى أن جاء العصر الحديث بمشكلات وأزمات لا تستثني من تأثير ها أحيانًا قريبًا ولا بعيدًا، ولا متقدمًا ولا ناميًا. ومن ذلك:

- مشكلة الانحباس الحراري الذي أصاب الأرض كلها من جراء الاستهلاك غير المنضبط للثروات، والتصنيع المرتبط بالإنتاج وزيادته، دون متابعة لما قد ينتج عن عملية التصنيع هذه من سلبيات تضؤل أمامها كل زيادة في الإنتاج.
  - وكذلك الأزمة المالية العالمية الأخيرة التي أفقدت العالم رشده.

والإنسان يمتاز عن شركائه في عالم الأرض بما يراعيه ويحفظه من قيم تأخذ موقع الرمز والكلّي الذي يُفسَّر كل شيء في ضوئه.

والارتباط بين الإنسان والقيم ليس مجرد جلية معيشية تزين النوع الإنساني، بل هي علاقة عضوية تتهدد حياة الإنسان مع انقطاعها، وحين يوغل الإنسان في معاكسة القيم تتراكم فوق حياته عوامل الفناء، حتى يصير خبرًا يُتلَى.

ولأجل هذا تبدو القيم بالنسبة للحياة الإنسانية بمنزلة الخيوط التي تكوّن النسيج المعنوي للإنسان ونظام حياته كلها، دون أن تكون هذه القيم بمنأى عن المادة والجسد والتصرفات الإنسانية الملائمة لهما.

ولا يعني ما سبق أن إنسان عصرنا وحده هو الذي لم يراع القيم في جملتها، بل فعلت هذا أجيال بشرية كثيرة قبله، لكن الجديد هو أن الوسائل التي يمتلكها الإنسان المعاصر صارت متعاظمة بشكل لا يقارن معه ما كان يملكه الإنسان القديم منها، ومن هنا فإنه يجد ما يعينه على الإيغال في تصرفات تنحدر به نحو نهاية مأساوية.

يُضاف إلى هذا أن الإنسان الحديث والمعاصر قد يَمثل بين يديه أكبر عدد من التجارب الناجحة والفاشلة في العيش فوق الأرض وصناعة الحضارة وإنتاج

الثقافة، ومن هنا كان عدم تنبهه إلى عوامل النجاح والفشل العميقة في هذه التجارب، أو تنبه بعض المفكرين والعلماء وحدهم إلى هذا، دون أن يكون لذلك مردود واقعي حقيقي — كان هذا دليلاً على أن الإنسان يتحرك مسوقًا بالرغبة لا بالإدراك، وأن القيم لم تعد موضع اهتمامه، وأن ادعاء عقلانية الحضارة القائمة وتجريبيتها لا يتجاوز الأقوال والادعاءات المجردة.

لقد وُضِع الدين والمصالح المادية في العقلية الغربية الناهضة كطرفين متقابلين، وغذت هذا أمور أهمها:

- النجاحات المادية المتتالية والمتعاظمة التي كانت تحققها العقلية والآلة الأوروبية منذ بدأت صدمة الحداثة الهائلة.
- عجز الكنيسة وقيمها عن الدفاع عن نفسها في وجه السيل الهادر الذي اقترن بالحداثة الأوروبية، حتى إنها؛ أي الكنيسة اضطرت في النهاية إلى الاستسلام والتأقلم مع الوضع الجديد.
- عدم وجود بديل حضاري بارز في الواقع المعيش يجمع بين القيم والمصالح،
   وإن امتلك الإسلام هذا، فإن المسلمين قد تخلفوا عنه كثيرًا.

وبعد الخلل الكبير الذي وقع في حياتنا جراء الأزمات الكبرى التي نعيشها بيئيًّا واقتصاديًّا، صرنا مضطرين إلى تعديل المسار، وكان يمكننا من قبل أن نرشد المسيرة الإنسانية بإدراك الدروس العميقة في التجارب البشرية السابقة منذ القدم وحتى وقتنا هذا، وكلها تؤكد ضرورة رعاية القيم السوية عند البحث عن المصلحة، وأن المنفعة قد تتحقق بدون قيم رفيعة، ولكن الأزمات ستتراكم نتيجة لهذا حتى تفاجئنا بطامة كبرى كهذه التي نعيشها الآن.

لقد صرنا مع الأزمات التي تصيبنا مضطرين إلى الإصلاح والتغيير، أو العودة إلى الرشد، وفرق كبير بين هذا الاضطرار وبين مراعاة الرشد منذ البداية، كالفرق بين من يتوكه حتى يتمكن من بدنه، ثم يبحث له عن دواء.

ومن المفروض بعد هذا أن يتخذ الإنسان إزاء الثمرات غير الطيبة لأفعاله إجراءات تصحيحية حقيقية، تتجاوز الاهتمام بالسطح إلى رعاية اللب، وتتخطى الإجراءات العاجلة والمؤقتة إلى الخطط ذات الثوابت المدروسة، وكل هذا قائم على مراعاة القيم الرئيسة والأساسية لكل تجمع بشري قوي.

# 4 - تأثير القيم يشمل كل نشاطات الحضارة :

يبدو تأثير قيم حضارة ما في كل زاوية من زواياها، وفي كل ناحية ينشط فيها صُنَّاعها، فالثقافة والفنون والآداب والأخلاق ومناهج التفكير والتفاعل الاجتماعي، كلها تمثل صفحات لتجلى القيم الحضارية للأمة التي وقفت خلف هذه الحضارة بعواطفها وعقولها وسواعدها

ولعل الدراسات التي تحاول معرفة طبائع الأمم وقيمها من إنتاجها الفكري ومخلفاتها المادية وسائر ما يتعلق بأنظمة حياتها، لعلها انطلقت من هذا الاتساع لتأثير القيم في الحضارة؛ وذلك "أن إدراك كنه حضارة من الحضارات، أو مرحلة حضارية، لا يحصل بفهم مظهر من مظاهرها فحسب، مهما يكن لهذا المظهر من أهمية أو أثر، بل بالنفاذ إلى مفاهيمها الأساسية للإنسان وجوهره وأصله وعلاقته بالطبيعة وبما وراء الطبيعة، وللحقيقة وسبيل الوصول إليها، وللخير ومصدره ووجوهه ومراتبه"(54). وهذا ما يتأسس على القيم العامة للحضارة، ومن هنا تبدو القيم بمثابة المفاتيح التي يمكن من خلال در استها إدر اك كنه حضارة أو أخرى.

ولعل هذا هو ما دفع بعض المعاصرين إلى القول: "إنما الحضارة قيم قبل كل شيء، ثم مظاهر تنظيمية ومادية بعد ذلك. والمسلمون الأوائل الذين فتحوا قلوب الناس للإسلام، لم يكونوا يملكون من مظاهر الحياة المادية إلا النزر اليسير، ولكنهم كانوا يملكون لب الحضارة الحقيقي: رفعة النفس، نظافة المشاعر، العدل، الحب، التواضع لله، سمو المبادئ، نبل الأخلاق، التوجه الجاد للهدف النبيل،

<sup>(54)</sup> قسطنطين زريق: في معركة الحضارة ص 137.

انضباط الحركة، النظام. ثم جاءت المظاهر المادية للحضارة مع استقرار الأمة وتمكنها في الأرض"(55).

إن متانة العلاقة بين الحضارة والقيم، تتيح فرصة لتبادل التأثير بين القيم وما تنتجه في الحياة من آثار ثقافية وعلمية ومادية وفنية، وهو ما يمكن أن نسميه دعم الباطن بالظاهر ودعم الظاهر بالباطن، أو تبادل عوامل القوة بين الإيمان والعمل، فيقوّي كل منهما الآخر؛ إذ إن الممارسة الحسية لأعمال ترمز إلى الإيمان وتعبر عنه لا يقتصر نفعه على دعم الصلات بين أفراد الجماعة المؤمنة بما يحققه من التقريب بين صورهم الظاهرة، ولكن يتجاوز ذلك إلى دعم الإيمان نفسه، كما يدعم الإيمان القويُّ العملَ. يقول الشيخ الطاهر بن عاشور: "ليست المعاني الاعتبارية المعنوية غنية عن التقمص في الصور المحسوسة؛ ليلتئم من التعقل ومن المشاهدة مجموع يشبه الهيكل الحي في اشتماله على روح وجثمان" (56).

الحضارة نتاج إنساني قد يتكئ على الدين، وقد يتحرر منه بدرجة أو أخرى، وقد تكون القيم والمنطلقات التي تقوم عليها الحضارة صحيحة تمامًا؛ ولكن لأن صانع الحضارة يتحرك بين متغيرات في واقعه النفسي؛ أو في داخله، ومن حوله؛ أو في واقعه الاجتماعي، فلابد أن ننتظر منه نتيجة تخضع لمعادلة الصحة والبطلان؛ أي أنه حتى مع احترام الحضارة للدين فإن هذا لا يعني عصمتها الدائمة؛ لأنها صناعة بشرية لحياة لا يمكن أن تبقى على و تيرة و احدة.

\* \* \*

<sup>(55)</sup> محمد قطب: لا إله إلا الله عقيدة وشريعة ومنهج حياة ، ص 109، دار الشروق – القاهرة 1415هـ/ 1995م.

<sup>(56)</sup> محمد الطاهر بن عاشور: أصول النظام الاجتماعي في الإسلام ص 115، الشركة التونسية للتوزيع والدار العربية للكتاب، تونس 1979م.

# په اسلام کې دښځې سياسي حقوق

## پوهنوال دكتور عبد الباقى امين

رئیس دیپارتمنت قضاء و خارنوالی پوهنځی حقوق و علوم سیاسی ـ پوهنتون سلام کابل ـ افغانستان

#### مقدمه:

<sup>(1)</sup> دأل عمران سورت، ۱۵۹ شميره أيت.

<sup>(2)</sup> دالنساء سورت، ۱۲۴ شمیره آیت.

<sup>(3)</sup> دالنحل سورت، ۹۷ شمیره آیت.

دټولني جوړونه او دهغي داصلاح لپاره کار او هڅه کول (زيار ايستل) دنارینه او ښځی دواړو وظیفه (دنده) ده، دا وظیفه (دنده) تنها (یوازي) دنارینه وظیفه نده، بلکه ښځه هم دنارينه تر خوا (څنګ)پدې وظیفه کې شريکه ده او يوځای ورسره دا مسؤوليت لری، دشريعت نصوص (متنونه) دانسان دمکلفيتونو په هکله په عمومي لفظ سره راغلي چه نارينه او ښځه دواړه په هغه کې شاملیری (رانغاری)، مگر دا چه ښځه دهغه عمومیت څخه مستثنی شوی وی، او که چیری ښځه ددې عمومي پیغام څخه نوي استثناء شوې نو هغه پدې عمومی تکلیف کی داخلیری، اجتماعی او تولنیز مکلفیتونه هم همداسی دی، دهغه په عموم کې ښځه داخله ده، او کوم چه نن ورځ ورته ډير کسان په سياسي ادبياتو كي ورته سياسي حقوق وايي دا هم دټولنيزو مكلفيتونو او مسؤوليتونو يوه برخه ده، چه تنها (یوازی) نارینه دهغه یه اداء کولو باندی نه دی مکلف، بلکی ښځه هم په هغه کې شريکه ده، په اسلام کې واجبات او مسؤوليتونه چه په عمومی پیغام کی ذکر شوی وی، په هغه کی نارینه او ښځه دواړه شاملیږی، صحابه وو كرامو ټولو داسلام څخه همدارنګه فهم او پوهه درلوده، نارينه او ښځو دواړو دا درک کوله چه دټولني ټول افراد دټولنيزو مسؤوليتونو په پورته كولو مكلف دي، او عملا هم داصحابو نسل (نارينه او ښځو) د دې مسؤليتونو دپورته کولو او اداء کولو لپاره هڅه کړي ده، چه سياسي مسؤوليتونه دهغه يوه برخه ده، درسول الله ﷺ په ژوندانه کې او دراشده خلفاو په عهد کې ښځو په سیاسی مسؤولیتونو کی خپله ونډه په واضحه (څرګنده)توګه ترسره کړې ده، او دا د دې دليل دی چه دښځي غياب دسياسي فعاليتونو دساحي او ډګر څخه دمسلمانانو دانحطاط د دورې آثار دي چه دمسلمانو ټولنو عملي ژوند ورڅخه متأثر شوي دي، او دهغي په نتيجه کي ښځه په ټولنه کي دخپلي جوړوونکي دندې څخه لېرې شوي، او دهغې ټول استعداد او توانمندي دکور په کارونو اود او لاد په تربیه یوري منحصره شوي ده، په داسي حال کې چه په ښځو کې داسې استعدادونه هم شته چه هغه دفامیل داحاطی نه بهر په ټولنه کې دتأثیر ایښودلو قیادتی او ابتکاری وظایف ترسره کولای شی، اما تولنه تر مختلفو نومونو دهغوی داستعداد او تو انمندیو څخه محر و مه شوی ده.

اسلامي شریعت حقوق دتکالیفو (داوامرو او نواهیو) په ډول سره مطرح کوي، او دارنګه مطرح کول دټولنو دغوښتنو سره اړخ لګوي او دسلبي تعسف

(دحقوقو څخه نه استفاده کول) له مینځه وړي، او دټولنې افراد مثبت چلند او تعامل ته هڅوي، او له همدې ځایه د واجباتو صیغه په اسلامي فکر کې غوره او ښه تعبیر دی دحقوقو دتعبیر څخه، کوم چه په غربی ادبیاتو کې رواج موندلی دی، او په ټولنه کې یې دحقوقو څخه داستفادی او ګټې په هکله سلبي موقف (دریځ) رامینځ ته کړی، تر دې چه ډیر خلک په ټولنه کې دا حقوق ضایع کوي، او د هغه ضایع کول او دهغو څخه نه استفاده کول داسې خپل حق بولي لکه څنګه چه د هغې څخه استفاده کول خپل حق بولي.

شرعي نصوص او دهغو دلالتونه په انسان باندې (نارينه اوښځينه) په متکامل شکل (بشپړ ډول) سره سياسي عمل واجبوي کوم چه دټولنی دمنافعو (ګټو) دساتلو او د ټولنې دسعادت، نيکمرغۍ او پرمختګ لپاره ضروري دي، لکه دنصيحت او مشورې د واجب اداء کول، حقه خبره کول، نواقصوا او تېروتنو ته ګوته نيول، دمسلمانانو د سياسي قيادت لپاره قوی، ځواکمن او امانتداره انسان انتخابول، دهغه مؤسساتو ايجادول کوم چه د سياسي اصلاحاتو لپاره هڅه او کوښښ وکړي، لکه د سياسي احتساب، نصيحت او ناقدانه څېړنو بنسټونه، مؤسسات او د صنفي اتحاديو رامينځ ته کول.

په دېکې هيڅ شک نه شته، چه امت ښې او راشدې حکومتدارۍ ته کلکه او جدی (پرېکنده) اړتيا او ضرورت لري، او دا ضرورت او اړتيا د خوراک، څښاک، مسکن او د اوسېدلو دځای دضرورت څخه کم نه دی، او اسلامي شريعت هم دښه او راشد حکومت رامينځ ته کول په ټول امت باندې واجب ګرځولی، او داچه ښځه د امت نيمايي برخه تشکليوي، او هغوی کولای شي په فردي او ټولنيز ډول سره د سياسي اصلاح په ډګر کې ونډه واخلي، او که ښځه د دې نه محرومه وي نو د امت هڅه او کوشش به ديوې مسؤولې او توانمندې حکومتدارۍ در امينځ ته کېدو په هکله حتما نيمګړې او ناتوانه شي.

# دپورته ټکو په نظر (پام) کې نیولو سره دغه لیکنه د دې لاندې هدفونو په خاطر درنو لوستونکو ته وړاندی کوم:

• د اسلام دښمنان داسې تبليغات كوي چه اسلام ښځې ته دټولنې دامورو (چارو) په هكله حقوق ندي وركړي او په ښځه باندې ظلم كوي او هغه په

کور کې زنداني کوي او نه يې پريږدي چه دکور نه د باندې دټولنې په جوړولو کې برخه واخلی، نو پدې ليکنه کې به دا واضح کړم چه اسلام ښځه د دې څخه نه منع کوي چه هغه د ټولنې په سياسي، اقتصادي او ټولنيزو چارو کې برخه وانه خلي، او ددې دلايل به بيان کړم، چه د ټولنې په سياسي اقتصادي او اجتماعي چارو کې دښځې ګډون نه يوازې چه جايز او روا کار دی، بلکې هغه يو شرعي واجب او مکلفيت دی.

 زموږ په ټولنه کې ډير خلک ديانت او ديندارې په شخصي او فر دې عباداتو (لمونځ، روژه..) خلاصه کوي، اما اجتماعی او ټولنيزو مسؤوليتونو ته په اسلامی واجباتو او مکلفیتونوکی مناسب ځای نه ورکوي، او دا سبب شوی دى، چه ټولنيز فعاليتونه لکه سياست، اقتصاد او اجتماع .... ددينداره عناصرو دتوجه، پاملرنی او کارکړنې نه لېرې پاتې شي، او په نتيجه کې دا ساحه او ډګر دنيکو او اخلاصمنو افرادو څخه خالی (تش) شي، او په بل عبارت د ټولنی دينداره طبقه د همدې ناقصي ديني پوهې په نتيجه کې د اجتماعي، سياسي او اقتصادي ډكر سره فاصله ونيسي او هغه داسي عناصرو ته پریږدی، چه دمال او دارایی (ثروت) ټولول یی دژوندانه ستر هدف او مقصد وي، نو هغوى په كامل توان سره دى ډكر ته وردانكى، او په ډيره بی انصافی سره پدی ډګر کی ناوړه تصرفات کوي، چه په امت کی د بی عدالتی او طبقاتی نظام او دفقر او جهالت د پراختیا سبب گرځی او اسلامی ټولنه دېدېختۍ او وروسته پاتي کېدو په لور حرکت کوي، نوپدې ليکنه کې به واضح کړم، چه سیاسی فعالیت دعامه او ټولنیزو چارو د سمون او دخلکو دمنافعو دساتلو او بيا هغه ته د ودي ورکولو په خاطر يو ديني واجب او مكلفيت دى، او دا هم هغسى شرعى مكلفيت دى،لكه حُنهه چه لمونځ كول او روژه نيول شرعى مكلفيت دى، صرف په دومره فرق او توپير سره چه په اجتماعي مکلفيتونو کې پيغام ټولې ټولنې ته متوجه دی، چه دنه کولو په وخت کې ګناه هم ټولي ټولني ته متوجه کېږي، او د نه کولو او نه عملي كولو ضرريي هم په ټولنه باندې لويږي، اما په فردي او شخصي عباداتو کی بیغام هر فرد ته متوجه دی، او دنه کولو په صورت کی ګناه هم

فرد ته متوجه کېږي، او کوم ضرر چه دنه کولو په وختکې مینځ ته راځي هغه هم فرد ته متوجه کېږی، چه دا ډول مقایسه او پرتله کول بیا داجتماعی مکلفیتونو(چه سیاسی فعالیت دهغه یوه برخه ده) اهمیت په شرعي لحاظ سره ډیروي، چه داخبره پخوانیو علماوو هم کړې ده.

زمور ټولنه د سياسي امورو او چاروپه هکله زيات مشکلات او ستونزي لری، په اسلامي ټولنو باندي سياسي استبداد حاکم دی، او د دي استبداد دحاكميت په نتيجه كي د خلكو منافع ضايع شوى، فساد حكومتي اداراتو ته لاره موندلي، دمشرتابه تر خوا څو متملقين راټول شوي چه غير دمشر د مداحي څخه په نور کار باندي نه يو هيږي، او د دې استبداد دحاکميت په نتیجه کی اسلامی ټولنی د ترقی او تمدن دنړیوال حرکت څخه د اداری، صنعت، تجارت..... په ساحاتو كي وروسته پاتي شوي، مسلمانان د فقر، جهل او داخلی نزاعاتو په مرضونو باندې آخته شوي، چه په نتیجه کی قوی او پیاوری هبوادونه زمور دزیرمو او شتمنیو دلوټولو په فکرکی شول، او اسلامی نری ته یی راودانگل او اسلامی ملتونه یی تر پر غل لاندی راوستل، او په نتیجه کی داسلامی امت داکثرو ملکونو سیاستونه د استعماری ګټو دساتلو په خدمت کې واقع شول، نو د دې ځايه ده، چه دراشده حکومت د رامینځ ته کیدو او راتک کلک ضرورت احساس کېږی، چه هغه دخلکو په خدمت کی وي او دخلکو منافع او شتمنی تشخیص کړي، هغه وساتی او هغو ته وده ورکړي، او په نهايت کې د يوې مرفه، هوسا او مترقي ټولني دجوړتيا په لور د هيواد بشري او مادي شتمنۍ په کار واچوي او د دې شتمنیو مدیریت په کاملا امانت داری، صداقت او توامندی سره وکړي، او ملت د دې هڅو په نتیجه کې داسې لوړتیا ته ورسوی چه دنورو ملتونو دهدایت او لارښونې سبب شي او په بشري نړیکې دعدالت د تأمین لپاره زمینه جوړه کړی، او د دې لوړ هدف لپاره به په دې لیکنه کې دښځو رول او ونډه واضح کړم.

دا لیکنه په پنځو مطلبونو کې ترتیب شوې، چه په لومړي مطلب کې می ځینی مقدماتی مسایل واضح کړي دي، په پیل کې دسیاست دکلمې مفهوم او

معنی واضح شوې، دهغی نه ورسته بیا حقوق تعریف شوی او ددواړو کلمو دمفهوم د واضح کولو نه ورسته د سیاسي حقوقو اصطلاح تعریف شوې ده.

په دو هم مطلب کې مې په دې هکله خبره کړې ده، چه آیا د سیاسي حقوقو اصطلاح سمه ده او که هغه ته دسیاسی مکلفیتونو اصطلاح وکارول شی بهتره به وي؟ او په دې مطلب کې مې دا بیان کړی، چه سیاسي حقوق داسلامي شریعت په رڼا کې اصلا مکلفیتونه او واجبات دی، او دسیاسی حقوقو اصطلاح ورته کارول دقیق او موجه ندي، او همدار نګه په دې مطلب کې مې د سیاسی حقوقو داصطلاح دکارولو په اساس د منفي اړخ د رامینځ ته کېدو په هکله هم بیان کړی دی، او دا مې هم واضح کړی ده، چه د دې حقونو څخه په ځای ګټه پورته کول دټولنې په روند او بهیر باندې څومره مثبته اغیزه لري؟

یه دریم مطلب کی می د سیاسی حقوقو (مکلفیتونو) شکلونه او بنی بیان کړي او په هغه کې مې دښځو د ونډې اخيستلو شرعي دلايل بيان کړي دي، په پیل کی می دا مطلب بیان کری،چه په الله تعالی او دهغه په رسول سُلِالله او داسلام یه شامل او هر ارخیز دین باندی ایمان راورل او یه ټولنه کی دهغه دتطبیق لپاره هڅه کول په خپل ذات کې سیاسي عمل دی، هر انسان په دې مكلف دى، چه په اسلام باندې ديو شامل او هراړ خيز دين په حيث او توګه باندې ايمان راوړي او بيا دهغه د عملي کولو لپاره هڅه وکړي، او په دې بحث کې مي دا بيان كرى ده، چه ام المؤمنين خديجه رضى الله عنها اولينه سِحُه وه، چه يه اسلام باندې يې ايمان راوړ ، او په هغه كې دومره سياسي پوهه او شعور وو ، چه دنبوت صادقانه غږ د دروغجن غږ څخه بېل کړی، او بيا هغه دين ومنی او دهغه د تطبیق لپاره هڅه وکړي او خپل ژوند د هغه لپاره وقف کړي، بیا مي دامر به سو کارونو او نهی له بدو کارونو (امر بالمعروف او نهی عن المنکر) او نصيحت كولو په هكله بحث كړى دى او دا مى بيان كړى، چه امر بالمعروف در وندانه ټولو خواوو ته شامليږي، او دسياست ډکر هم دهغه يوه برخه بلکه يوه مهمه برخه ده، او ښځه هم دنارينه وو سره يو ځای پدې مکلفيت کې شامله ده، بيا مي دبيعت په هکله خبره کړي، هغه مي تعريف کړي او دا مي بيان کړي چه بیعت یو سیاسي فعالیت او مکافیت دی او نارینه او بنځی ټول پدې مکلف دي، چه د اسلامي ټولنې لپاره وړ او مناسب مشرتابه وټاکي، دهغې نه وروسته مې دشوری په هکله بحث کړی، هغه مې تعریف کړی، او بیا می دسیاست په ډګر کې دشوری اهمیت بیان کړی، او دهغې نه ورسته می دښځو د ونډی په هکله خبره کړی او دا مې بیان کړی چه ښځه دشوری اهل ده او درسول الله برخه راشده خلفاوو په زمانه کې ښځو عملا دسیاست په ډګر کې په شوری کې برخه اخیستې او دمسلمانانو مشرتابه دهغوی مشورې په نظر کې نیولې دی، د هغې نه ورسته می بیا دجهاد او هجرت په هکله خبره کړی او دامی بیان کړی چه جهاد او هجرت یو سیاسی عمل دی او بنځو په صدر اسلام کې په هغه کې په پوره شکل سره و نډه اخیستې ده.

په څلورم مطلب کی می دکفایی واجباتو او په هغه کی دسیاسی حقوقو (مکلفیتونو) په هکله خبره کړی، په پیل کی می کفایی مکلفیتونه او واجبات تعریف کړی، ورسره می عینی مکلفیتونه هم تعریف کړی او ددې اصطلاح گانو در امینځ ته کېدو علت مي هم بیان کړی، بیا مي دشریعت مقصد او هدف په كفايي مكلفيتونو او واجباتو كي بيان كړي، او دا مي هم بيان كړي چه كفايي مكلفيتونه اصلا دعامه چارو او مسلمانانو دعامه منافعو دساتلو په خاطر وضع شوى، اما دمسلمانانو دسستى او ياهم په اسلام باندې دسمى او شاملى نه پوهى په نتیجه کی دا مکلفیتونه مسلمانانو ته کم رنګه معرفی شوی او یاهم ورته کافی اندازه توجه نده شوی، او د همدې ناسمي پوهي په نتيجه کې ډير مسلمانان ټولنيزو مسؤوليتونو ته د ديني وجيبي او مسؤوليت په سترګو نه ګوري بکله هغه ته دیو مباح او یاهم مستحب کار په سترګه ګوري، په داسی حال کی چه کفایی مكلفيتونه په حتميت او لزوميت كي دعيني مكلفيتونو څخه كم ندى، صرف توپیر پدی کی دی چه په عینی مکلفیتونو کی مکلفیت هر فرد او عین مکلف ته متوجه دی او په کفایی مکلفیتونو کی پیغام ټولی ټولنی ته متوجه دی، همدارنګه په همدی مطلب کی می بیا دسیاست په ډګر کی کفایی مکلفیتونه واضح کړی، چه پدې هکله مي دقوي او امين حاکم دانتخاب دمکلفيت په هکله خبره کړې، دا می بیان کری چه دور سیاسی مشرتابه انتخابول کفایی مکلفیت او واجب دی، او ښځه هم په دې مكلفيت كې د نارينه تر خوا شامله ده، بيا مې دحكومت دڅارنى او نظارت په هكله خبره كړى او دا مې بيان كړى چه دا څارنه هم مكلفيت دى او دڅارنې دموجوديت لپاره مناسب هيكلونه جوړول په ټولنه كې هم يو مكلفيت دى، تر څو وكولاى شى دحكومت كړنى ارزيابى كړى او هغه داسلامى ټولنې دغوښتنو او ضرورتونو سره پرتله او دامكاناتو، فرصتونو او موانعو په نظر كې نيول سره هغه ارزيابي، او بيا دحكومت داصلاح او ښه والى په هكله كارونو او مؤثر فشارونه رامينځ ته كړى او دا مې بيان كړې، چه ښځه د دې كارونو او فعاليتونو په هكله دنارينه سره يوځاى مكلفيت او دنده لرى او داكار تنها دنارينه په غاړه ندى، ددى مطلب په آخركي مى بيا دحق د تعسفى استعمال په هكله خبره كړى، هغه مى تعريف كړى او بيا مى دحق سلبى تعسف تعريف كړى، او دا مى بيان كړى چه دكفايى واجباتو سم ، شمولى او تمدنى پوهيدل كړى، او دا مى بيان كړى چه په نتيجه كې دټولنى افرادو ته دايجابى او مثبت تحرك روحيه او انګيزه وركوى، چه په نتيجه كې دټولنى دپرمختګ سبب ګرځى.

په پنځم مطلب کې مې په صدر اسلام کې دښځو ځينې سياسي مواقف (دريځونه) ذکر کړي، چه پدې اړه مې دابوبکر صديق رضي الله عنه ددوه لورګانو مواقف ذکر کړی، چه يوه هم ام المؤمنين عايشه رضي الله عنها ده او بله هم اسماء د هغې مشره خور ده، چه دحجاج ابن يوسف پر وړاندې يې خپله دحق خبره وکړه، او د هغې نه ورسته مې بيا هغه شرعي ضمانتونه بيان کړی، چه اسلامي شريعت دخپلو احکامو په لړ کې د ښځې دسياسي پوهاوي د تحقق په اړه روا کړې دې.

دپای په خبره کې مې هغه مهم نتایج ذکر کړی، کوم چه دڅیړنې په جریان کې ورته رسیدلی یم، او هغه وړاندیزونه می پکښې ځای کړی، کوم چه دښځو دسیاسي حقوقو (مکلفیتونو) په هکله هغه راته ضروری ښکاره شوی.

دپاک الله نه غواړم چه زما قصد او نیت د دې لیکنې په کولو کې دالله تعالی د رضامندۍ په خاطر خالص کړی، چه د هغې په نتیجه کې پاک الله ماته د دې لیکنې اجر راکړي، او دا لیکنه د فکري روښانتیا او داسلام ددین د هراړخیر او متوازن پوهاوي په اړه یو مثبت قدم وګرځوي.

## لومړي مطلب: دسياسي حقوقو مفهوم

## اول: دسیاست تعریف:

مسلمانو معاصرو فقهاوو سیاست داسی تعریف کړی دی: سیاست داسلامی دولت دچارو دتدبیر څخه عبارت دی، کوم چه عامه منافع او مصالح تأمین کړی، ضررونه دفع کړی، او دشریعت دحدودو او اصولو څخه تجاوز ونه کړی. (4)

## دوهم: دحق تعریف:

حق هغه واک دی، چه انسان ته دتصرف او یاهم دبل چا څخه داداء کولو دغوښتنی صلاحیت ورکوی، لکه دانسان تصرف په خپلو ممتکلاتو کې او یاهم د انسان صلاحیت پدې کې چه دنورو انسانانو څخه دهغه تعهداتو د پوره کولو غوښتنی وکړي، کوم چه په ځان باندې یې منلې وي. (5)

## دريم: دسياسي حقوقو تعريف:

داسلام په فرهنګ کې سیاسي حقوق عبارت له هغه مکلفیتونو څخه دی، چه په امت کې د ښې حکومت دارې در امینځ ته کېدو او دهغه دمقاصدو دتحقق او په اړه دمسلمانانو په اوږو ایښودل شوې دی.  $^{(6)}$ 

<sup>(4)</sup> وگوره: عبدالوهاب خلاف، السیاسة الشرعیة، ۱۹۷۷م دار الأنصار، ص: ۱۵، او ابن عقیل حنبلی سیاست داسی تعریف کړی دی: (هغه تصرفات چه خلک دهغه سره صلاح ته لنډ او له فساد څخه لیری وی که څه هم په هغه کې درسول الله الله الله میلی او نه هم په هغه کې درسول الله الله میلی او نه هم په هغه کې درسول داسی تعریف کړی دی: کې په وحی کې څه نازل شوی وی) او بعضی هم شرعی سیاست داسی تعریف کړی دی: دشر عی احکامو په رڼا کې دبشری سلوک تنظیمول هغه که راعی (حکومت) وی او که رعیت (محکومین) وی.

<sup>(5)</sup> دحق دتعریف په هکله وګوره: احمد عبدالله عوضی، په اسلامی شریعت کې در عیت سیاسی حقوق او دوضعی نظامونو سره دهغه مقایسة (الحقوق السیاسیه للرعیة فی الشریعة الاسلامیة مقارنا بالنظم الوضعیة) په مقایسوی فقه کې دماستری رساله، چه داحمد علی ازرق تر سرپرستی لاندی لکېل شوی چه په ۱۹۹۴م کال کې دامدرمان اسلامی پوهنتون ته وړاندی شوی، ص: ۴، او عبدالرزاق سنهوری، اصول القانون، منشأ معارف، اسکندریة، مصر، ص: ۵۸.

<sup>(6)</sup> احمد عبدالله عوضى، په اسلامى شريعت كى در عيت سياسى حقوق او دوضعى نظامونو سره دهغه مقايسة (الحقوق السياسيه للرعية فى الشريعة الاسلامية مقارنا بالنظم الوضعية) په مقايسوى =

او د سیاسي حقوقو موضوعات عموما په اسلامي فقه کې د دشرعي سیاست او یاهم سیاسي فقهې تر نوم لاندې ځای په ځای شوی دی، او په هغه کې دفرد او دولت ترمینځ دمسایلو تنظیم تر بحث لاندې نیول کېږی. (7)

# دوهم مطلب: سياسي حقوق اوكه سياسي مكلفيتونه؟

دسیاسی حقوقو اصطلاح نن ورځ ډېره زیاته شوی ده او ډېره استمعالیږی، تردې اندازه خو د دې اصطلاح استعمالول سمه معنی لري، چه په هغه کې ويوهبدل شي، چه انسانان دا واک لري چه دسياسي قضاياوو په هکله، د ښي حکومتدارۍ په هکله، دراعي او رعیت ترمینځ په عادلانه تعهداتو د ولاړي رابطی د سمی جوړولو په هکله، هڅه وکړي او په عامه امورو او چاروکې دغلطو، ناروا او مضرو تصرفاتو مخه ونيسى، اما يه اسلامي ادبياتو كي دغه دښي حکومتدارۍ درامينځ ته کولو هڅې دحق او حقوقو دکلمي نه پورته او په قوى شكل كي مطرح شوى دى، هغه مكلفيتونه دى او انسان ددين له لحاظه ملزم دی، چه دا دسیاست په ډګر کې مکلفیت ترسره کړی، هغه یوازې واک ندى بلكي هغه مسؤوليت دى، او حق لكه څرنګه مو چه پورته تعريف كړى هغه واک ته وایی چه انسان ته د تصرف صلاحیت ورکوی او یا هم دبل چا څخه دالتزاماتو او تعهداتو د پرځای کولو د غوښتنې حق ورکوي، اما سياسي حقوق داسلام له نظره دحق دتعریف په چوکاټ کی نشی خلاصه کېدای بلکی دهغه نه زیات قوت لری، ځکه حق په هغه بورته معنی او بنسټ انسان ته دتصرف او غوښتني صلاحيت ورکوي، او د هغي تر څنګ انسان ته دنه تصرف او یاهم نه غوښتنی صلاحیت هم ورکوي، او دا تصور داسلام دتصور سره فرق او توپیر کوی، نو له دی ځایه ده چه سیاسی حقوقو ته باید سیاسی واجبات او یاهم

<sup>=</sup> فقه کې دماستری رساله، چه داحمد علی از رق تر سرپرستی لاندی لکېل شوی چه په ۱۹۹۴م کال کې دامدرمان اسلامی پوهنتون ته وړاندی شوی، ص: ۱۲، او دکتور جابر جاد په خپل کتاب (القانون المدنی الخاص) ص: ۲۷۲ کې داسې تعریف کړی: (سیاسې حقوق هغه حقوق دی چه دهغې لا لاری فرد د دولت او حکومتداری په کارونو کې برخه اخلی).

<sup>(7)</sup> سابقه فقهاو و په سیاست کې لیکنی کړی دی: امام ماوردی شافعی داحکام سلطانی تر نوم لاندی کتاب لیکلی، او ابویعلی فراء هم داحکام سلطانی تر نوم لاندی کتاب لیکلی، ابن تیمیه السیاسه الشر عیه فی اصلاح الراعی و الرعیه ترنوم لاندی کتاب لیکلی، وطرق حکمی ابن قیم تألیف کړی او معاصرو علماو هم دسیاسی فقهی په اړه ډیر کتابونه لیکلی دی.

سیاسي مکلفیتونه وویل شی، او ددې تعمق نه دا جوته معلومیږی چه اسلامي نظر دسیاسي حقوقو په اړه دقیق، دجامعې او ټولنې دغوښتنو سره برابر، او د انساني ټولنې په هکله د مسؤولیت پیژندنې سره توافق او سمون لري، او د دې مطلب د پوره شرحه کولو په خاطر دا لاندې مطالب ذکر کوم:

- د انساني ټولنې دغوښتنو پوره كول دمكلفيتونو په بڼه كې: اسلامي شريعت هغه څه چه د انسانانو څخه غواړي، هغه دمكلفيتونو په بڼه كې ددوى په اوږو باندې ږدي، چه دا مكلفيت كله هم ديو كار او عمل د اجراء كولو په اړه وى او اسلامى شريعت دمسلمان څخه غواړى چه هغه اداء او ترسره كړى، او كله هم اسلامي شريعت دانسان څخه ديو كار څخه ډډه كول او دهغه نه عملي كول غواړي، او دهغه څخه دځان ساتلو امر كوي.
- دشرعي مكلفيتونو مقصدونه: اسلامي شريعت ددې په خاطر ديو كار په عملي كولو باندې امر كوي چه هغه كار د انسان دفردي ژوندانه او ياهم د ټولنيز ژوندانه لپاره مفيد او ياهم ضروري وي، او دهغه نه عملي كول او دهغه پرېښودل دانسان په فردى او ياهم اجتماعي ژوندانه باندى منفي تأثير پريږدى، او فرد او ياهم ټولني ته ضرر رسوى، او مسلمان علماء وايي چه اسلامي شريعت چه دكوم كار نه نهي كړى ده په هغه كې حتما ضرر نغښتي دى، او دكوم كار په كولو يې چه امر كړي حتما هغه دانساني ټولنې لپاره په فردې او ياهم اجتماعي لحاظ باندى مفيد دى.
- مكلفيتونه متفاوتي درجي لري: او بيا دامفيديت داهميت له كبله دوه ډوله دى، يا هم دا مفيديت ډير قوي دى، چه دانسان د فردي ژوند او ياهم دټولنې د باعافيته حركت لپاره ضروري او حتمي وي، چه اسلامي شريعت بيا دهغه په كولو باندى حتمي امر كوي، او هغه دواجبو او ياهم فرايضو په چوكاټ كې اچوي او دهغه تطبيقول په حتمي شكل سره غواړي، خوكله چه ديوه كار كول مفيد او ګټور وي اما ضروري نه وي او دهغه په نه كولو كوم ضرر يا زيان دانسان فردى ژوندانه او ياهم ټولنې ته نه رسيږي نو اسلامي شريعت په دې حالت كې د دې كار كولو ته مسلمان تر غيبوى او هڅوي، او دسنتو او مستحبو احكامو په جمله او ټوله كې هغه راولي چه په

کولو یې انسان ته ثواب رسیږی اما په نه کولو یې انسان ته ګناه نه متوجه کېږي او مسلمان په هغه صورت کې مقصر نه ګڼل کېږي.

- فردي او ټولنيز مكلفيتونه: او دغه مفيد، ګټور او ياهم ضرورى كارونه چه اسلامي شريعت ياهم هغه ته ترغيب او هڅونه كړى او ياهم يې هغه دحتم او الزام په شكل سره دانسان څخه غوښتى دي، ياهم دمسلمان په فردي عبادتي ژوند پورې اړه لري، او دهغه دعملى كولو څخه دشريعت اساسي مقصد دانسان تربيه او روزنه او تزكېه وي، چې ديته په اسلامي شريعت كې عيني مكلفيتونه وايي چه هر فرد هغه بايد اجراء كړى، او دا مفيد او ضرورى كارونه ياهم دټولنيزو منافعو دتامين او ساتلو په خاطر وى او د شريعت مقصد او غرض ورڅخه داوى چې ټولنيز منافع په سم شكل سره وساتل شي او د هغه ساتنه او حمايه وشي، چه دا مكلفيتونه داسلامي شريعت په اصطلاح كې كفايي مكلفيتونه دي او د هر فرد عملي كول په هغه باندې ضروري نه وي، اما دهغه كار كېدل او اجراء موندل هدف وي او د هرچا له طرفه چه وي، دلته همدومره مختصر ذكر كوم، چه د ليكنې په پاى كې به كفاي او عيني مكلفيتونه په لږ غوندې تفصيل سره ذكر كړم.
- تولنیز مکلفیتونه حقوق ندی، بلکی واجبات دی: کومو فعالیتونو او کارونو ته چه غربی او لوېدیځ سیاسی ادبیات سیاسی حقوق وایی په حقیقت کی هغه ټول اجتماعی مکلفیتونه دی، چه داسلام دین دمکلفینو په غاړه باندې ایښی دی، د ټولنی لپاره سیاسی وړ قیادت انتخابول په غربی ادبیاتو کی حق دی، دهغوی په اند انسان کولای شی، چه د انتخاب صندوقونو ته ورشی او کولای شی هلته ور نه شی، نو که ورشی د خپل حق نه یې استفاده کړی ده، او که ورنه شی نو د ټولنی په هکله دکومی ګناه مرتکب ندی شوی، اما د هغه حق دی، چه د انتخاباتو صندوق ته لاړشی، او څوک هم هغه ددی نه منع کولای نه شی، اما په اسلام کی بیا دا خبره نه شته، داسلام له نظره اسلامی ټولنه مکلفه ده، چه دخپل ځان لپاره داسی سیاسی قیادت انتخاب کړی، چه په هغه کی دوه اساسی صفتونه وجود ولری، یو یې امانت دی، او امانت په دې معنی دی، چه سیاسی قیادت باید دخلکو دمنافعو په ساتلو کی امانت په دې معنی دی، چه سیاسی قیادت باید دخلکو دمنافعو په ساتلو کی امانتدار واوسیږی، دملت په عامه شتمنیو کی دانصاف په نظر کی نیولو سره

تصرف وکړي، هغه خپله ټوله هڅه د دې لپاره وکړی چه ملت یی هوسا او پرمختللی وی، دوظایفو په ویشلو کې دکفایت او وړ والی معیار اساس وبولي او ټول ملت ته په یوه سترګه وګوري، او دوهم صفت دا چه هغه توانمندی ولري د دې قدرت او وړتیا ولري،چه دخلکو دمنافعو د تأمین لپاره هڅه وکړي، دهېواد منافع تشخیص کړای شي، نو دا د خلکو مکلفیت دي، چه داسې یو سیاسي قیادت انتخاب کړي، او پدې اړه هیڅ سستي، ناغیړي او کسالت ونه کړي، او هیچا ته هم اجازه نه شته چه د دې کوشش څخه ځان وباسي، او که څوک ددې کار نه ځان وباسي نو دشر عي واجب دعملی کولو په هکله یی سستی او ناغیړي کړی او ګنهکار دی.

په غربی ادبیاتو کی دسیاسی حقوقو اصطلاح سبب شوی، چه حق دمسؤولیت او مکلفیت نه لېرې پاتی شی او دهغه څخه فاصله ونیسی، او سبب شوی دسیاست په ډګر کی سلبیت او منفی ګرایی رامینځ ته کړی چه هغی ته سلبی تعسف هم وبل کېدای شی (په سیاسی فعالیت کی نه شرکت کول) او دهمدی ناسم فهم په اساس په اسلامی نړی کی ډیر ځله زیات خلک دهیواد دسر نوشت او برخلیک دټاکلو په مسایلو کی بی مسؤولیته موقف او دریځ نیسی، لکه چه هیڅ په هغوی پورې اړه نه لري، ښه دینداره لمونځ ګذاره سړی به وی، یو لمونځ به هم په جمع نه قضا کوی، اما کله چه دانتخاباتو ورځ راشی یا به خپله رایه په چا باندی دڅه مادی امتیازاتو په مقابل کی خرڅوی، او یابه هم دخان او دقبیلی دمشر په خاطر به خپله رایه د یو کس لپاره کاروی، او دا چه خپله رأیه امانت دوسلی و وولی او هغه چاته یی ورکړی چه هغه ددی وظیفی لپاره مستحق او وړ ګڼی، داسی خلک به په ټول هیواد کی دګوتو په شمیر سره هم پیدا نشی، او دا نوع داسی خلک کوم چه پورته تصرف کوی په خپلو شخصی عباداتو کی ددینداری ترخوا بیا په دی عمل کی هیڅ نوع احساس دی حرج او ننګونی هم نه کوی، ځان ګههکار هم نه ورته ښکاریږی.

دغه پورته واقعیت په دې دلالت کوي چه اجتماعي مسؤولیتونه په دیني پیغام کې ټولنې ته په سم شکل سره نه دی رسیدلي، او خلک دټولنیزو مسؤولیتونو په هکله داسلام دمبارک دین په رڼا کې سم او سوچه معلومات نلري.

یه اوسنی وخت او زمانه کی چه کوم ضرر اسلامی ټولنو ته دسیاسی ناور قيادت له خوا متوجه شوى دبل هيچا له خوا نه دى متوجه شوى، كه اسلامي ملكونه د غربي ير غلىرو تر بريد لاندي راغلي همدي استبدادي سياسي قيادتونو ورته لاره هواره کړې، که په ملک کې فقر او بیکاري زیاته شوی، دهمدې سیاسی قیادتونو دخیانت او ناکامی اداری په سبب وو، که په هیواد کی بی سوادي او مخدره مواد ډير شوي نو هم د همدې خاينو، مستبدو او دزور په واسطه دقدرت نیوونکو سیاسی مشرانو د عمل نتیجه ده، او که ددې ټولو په نتیجه کی اسلامی امت ټوټی ټوټی اواختلافاتو کی ژوند تیروي د اهم دهمدی سیاسی مشرانو دعمل نتیجه ده، داسلام مبارک دین اسلامی ټولنه مکلفه کوي، چه باید داسی د خلافت او حکومتداری مؤسسه مینځ ته راولی کومه چه دخلکو په مینځ کې دالله پاک دین پلی کړي، او ددین په رڼا کې دخلکو منافع او ګټې په عادلانه توګه وساتی، او دا یو کفایی واجب دی او ترهغه به خلک ګنهکار وی چه دوی نه وی کړای شوی چه داسی يو راشده حکومت او داسی يوه مسؤوليت پیژندونکی اداره را مینځ ته نه کړی، نو مسلمانانو ته پکار ده، چه نوموړې ټولنيز مسؤوليت ته ديو ديني او اسلامي مسؤوليت په حيث متوجه شي، او دا ځکه چه په دې کار پورې د ټولني ټوله راتلونکي تړلي ده.

# دريم مطلب: دسياسي حقوقو (مكلفيتونو) بڼې او په هغه كې دښځو ونډه: اول: د اسلام په شامل دين باندې ايمان راوړل:

نارینه او بنځه دواړه پدی مکلف دی، چه داسلام په ژوند شموله او مبارک دین باندې ایمان راوړي، هغه څه چه پیغمبر سیسی دالله له طرفه امت ته راوړي په هغه باندې ایمان راوړي، او ایمان راوړل پداسې دین باندې چه د ژوندانه دټولو چارو دتنظیم لپاره ارشادات، لارښونې او هدایات لري او بیا دهغه دعملی کولو لپاره هڅه کول یو سیاسی عمل دی، ځکه داسلام مبارک دین دښی حکومتداری دجوړیدو لپاره هدایات او ارشادات لري، دعامه منافعو دحفظ او خوندي ساتلو لپاره ارشادات او هدایات لری، داجتماعی عدالت دتأمین لپاره احکام او لارښوونی لري، لکه څنګه چه اسلام د اوسېدلو دمحیط دجوړتیا او حمایت لپاره ځانله لارښوونی لري، اسلام مسلمانانو ته امر کوی چه دظالم سره

كمك ونه كړى، دهغه د ظلم مخه ونيسى، چه دا كارونه ټول سياسى عملونه دى، نارينه او ښځه دواړه پدى باندى مكلف دى، دصدر اسلام دمسلمانانو ژوند موږ ته دا ښه جوته کوی چه هلته ښځو دخپلو هر اړ خيزو مکلفيتونو دپورته کولو لپاره خپله ټوله هڅه کوله، تاسی وګوري چه ام المؤمنین خدیجه رضی الله عنها لومړنی ښځه وه، چه په رسول الله ﷺ باندې يې ايمان راوړ او داسلام مبارک دین یی قبول کړ، او تاسی دخدیجی رضی الله عنها په شخصیت کی مهمی خوا ته باید متوجه شی، هغه له لوړېسیاسی پوهی او سیاسی ځیرکتیا څخه برخمنه وه، او خدیجه رضی الله عنها پوره پوهېده چه دآخرینی او ورستني پیغمبر د راتلو وخت را رسېدلی دی او دا علم يې هم درلود چه د هغه صفتونه او خصلتونه وپیژنی، او بیا و کولای شی، چه در سول الله علی دخبرو څخه دا وپوهیږی چه هغه پیغمبر دی، او د خدیجی رضی الله عنها دسیرت څخه دا درس اخلو چه ښځه ددې په خاطر چه خپله دنده او وظيفه په ټولنه کې سمه اداء کری نو باید یه هغه څه یوه وی کوم چه دهغه په شاوخوا او چاپیریال کی تیریری، هغه درک کرای شی، هغه تحلیل کرای شی او په هغه کی خپله توانمندی او وظیفه وییژندلای شی، او دټولنی دخیر او بهبود لپاره هڅه وکولای شی (8)

## دوهم: امر په معروف او نهی له منکر څخه:

امر په معروف دى ته وايى چه مسلمان كله هم چه يو ديني واجب كار و ويني، چه په ټولنه كې نه ترسره كېږى او اسلامي شريعت دهغه په كولو امر كړى وى،كه داكار دټولنې د افرادو په فردي ژوندانه پورې اړه ولري او ياهم په ټولنيزه ساحه پورى اړه ولرى اودخلافت دمؤسسى له خوا نه ترسره كېږى، نو دى وخت كې مسلمان ساكت نه پاتى كېږى بلكه دهغه كار په كولو باندى توصيه كوى، مربوطه طرف كه فرد وى او كه دټولنى مشرتابه وى متوجه كوى، او ياهم داسى لارى په ډير حكېمانه شكل سره پكار اچوى چه هغوى دواجب كار كولو ته تشويق او ياهم اړ كړى.

<sup>(8)</sup> وكوره: اسماء بنت محمد احمد زياده (دور المرأة السياسي في عهد النبي والخلفاء الراشدين) دار السلام، اوله طبعه، ٢٠٠١م، ص: ٩٨.

نهی له منکر څخه دیته وایی چه یو مسلمان که په ټولنه کې ووینی چه دټولنی خلک او یاهم دخلافت مؤسسه دهغه څه مرتکب کېږی کوم چه اسلامی شریعت دهغه څخه نهی کړی وی، او یاهم دهغه دتصرف په نتیجه کې دامت خلکو ته ناجایز ضرر رسیږی، نو دلته هم مسلمان په دی مضر او ناجایز سلوک باندی ساکت نه پاتې کېږی بلکه دهغه ناروا کار په ترکولو باندی توصیه کوی او یاهم داسی فشارونه ایجادوی چه دهغه په نتیجه کې مربوط اطراف دهغه مضر او ناروا کار پریښودلو ته اړ شی.

دمعروف کلمه ټولو هغو ښو کارونو ته شامليږي چه شريعت په هغه باندي امر کړی دی، که دا کارونه دانسان په فردی ژوندانه پوری اړه ولری لکه لمونځ، روژه، حج، رښتيا ويل.... چه دهغه تطبيق دفرد په سلوک او روش پوری اړه لری، او که دا ښه کارونه په ټولينزو ګټو او منافعو پوری اړه ولری، لکه په ټولنه کې داسلامي شریعت دعامه احکامو تطبیقول، داسلامي اقتصادي نظام رامینځ ته کول، دملت داساسی ضرورتونو پوره کول، خلکو ته دکار د زمینی پیدا کول، دهغه ټولو ضرورتونو پوره کول کوم چه یوه باعافیته ټولنه دهغه موجودیت ته اړه وي .... چه عموما دا کارونه او ټول د ملي ګټو او منافعو حمایت او ساتنه د خلافت د مؤسسی (حکومت) وظیفه ده، مسلمان باید هڅه وکړي ترڅو ټول هغه لازمي او واجب کارونه چه دفرد او ياهم دولت په غاړه ایښودل شوی دی عملی کړی، ټولنه په مجموعی شکل سره داسی و هڅول شی چه خیل مسؤولیتونه په سم شکل سره اداء کړی، او نټولنی افراد دهمدی هدف په خاطر بايد ټولي هغه مناسبي او مؤثري لاري چاري پکار واچوي، تر څو ټولنه خپلو مسؤوليتونو ته متوجه کړی، په فردی شکل سره هم فرد او هم دولت خپلو وظایفو ته متوجه کړی، دمنبر له لاری درسنیو له لاری دکتاب او ليكنو له لارى.... خپله دتوصيى كولو وظيفه ترسره كړى، حقايق واضح کړی، او په ټولنيز حرکت کې غلطي او ناروا تصرفات برملا کړی، خوديته بايد فرد متوجه وی چه دتوصیی وظیفه او دناوره تصرفاتو برملا کول دشخصیتونو دتجریح سره فرق لری، او چاته هم جایزه نده چه د د ی لاری دخلکو په آبرو او حیثیت باندی تجاوز وکړي، او یاهم ددی لاری څخه دخلکو نه انتقام واخلی او یاهم خیل سیاسی حریفان ددی لاری څخه یه ملت کی رسوا کړی. فردی تلاش او هڅه دامر بالمعروف او نهی له منکر په مجال کی خو مفیده ده اما دټونیز حرکت داصلاح لپاره پکار ده چه داسی ټولنیزی مدنی مؤسسی په ټولنه کی جوړی شی، چه په قوت سره ټولنه دخیر او ترقی طرف ته توجیه، رهنمایی او دضرورت په وخت کی د مناسب او مؤثر فشار د واردولو په واسطه ټولنه او دټولنی مؤسسات (چه دولت هم په هغه کی شامل دی) سمی خواته بوزی، او دا ټولینز فکری اصلاحی حرکت مسلمانان دامر په معروف دوظیفی په هکله وپوهوی او هغوی په ټولنیزو مدنی مؤسسو کی داسی سره منظم او بسیج کړی چه په مؤثر شکل سره دولت دملت په اړه خپلو مسؤولیتونو ته متوجه کړی، او داسی فشارونه ایجاد کړی شی چه دټولنی ټول مؤسسات دخپلو مسؤولیتونو اداء کولو ته مجبور کړی شی.

له منکر څخه دنهی او منع کولو په مورد کې هغه پورته خبره باید وکړم،کومه چی می دامر بالمعروف په هکله وکړه، له منکر څخه نهی او منع کول هم دافر ادو په ژوند کې دشریعت داحکامو څخه تخطیو ته شاملیږی او هم ټولینزو تخطیګانو ته شاملیږی کوم چه غالبا دولت دهغه مرتکب کېږی.

امر په معروف او نهی له منکر څخه په دی پورته شامله معنی باندی یو سیاسی فعالیت دی، چه اسلامی شریعت دټولو مسلمانانو په غاړه ایښی دی، په ټولنه کې هیڅوک دهغه نه مستثنی نه دی ښځه او نارینه ټول په هغه باندی مکلف دی او هغه یو شرعی واجب او مکلفیت دی، په شریعت کې هیڅ داسی دلیل نه شته چه ښځه ددې سیاسی فعالیت نه سبکدوشه او ګوښه کړي، بلکه په قرانکریم کې صریح آیت په دی دلالت کوي چه امر په معروف او نهی له منکر څخه دنارینه او ښځی دواړو مکلفیت دی الله پاک فرمایی: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ مُومَن نارینه او مؤمنی ښځی یو دبل دوستان دی په نیکېو امر کوی او له بدیو څخه نهی کوی.

په دی آیت شریف کې په صراحت سره دا راغلی، چه نارینه او ښځه دواړه دامر بالمعروف او نهی له منکر وظیفه په غاړه لری، خو دلته باید ددی مطلب

<sup>(9)</sup> دتوبی سورت، ۷۱ آیت.

تذكر وكړو چه نن ورځ د ډيرو مسلمانانو په اند امر بالمعروف او نهي له منكر دسیاست له میدان سره ارخ نه لهوی، بلکه امر بالمعروف او نهی له منکر دافرادو دفردی او شخصی مسؤولیتونو سره تړاو لری، مثلا ددی سره کار نه لری چه آیا دولت خپل هغه وظایف په سم شکل سره ترسره کوی کوم چه دملت سره یی دهغه ژمنه کړی دی؟ آیا دولت دملت پانګه او دارایی دملت دمشکلاتو دحل او اسلامی تولنی دپرمختک لپاره په مناسب شکل سره مصرفوی؟ آیا اداری فساد (خپلولی بالل، دملت د شتمنی څخه سوء استفاده، دوظیفی دصلاحیتونو نه ناوړه ګټه) په دولت کې وجود لری؟ ددې خلکو په اند په دې شیانو (دحکومتداری یه کارونو) کی مداخله کول یه امر بالمعروف یوری اره نه لرى، بلكه امر بالمعروف په دى پورى اړه لرى چه كه څوك لمونځ ونه كړى، او ياهم روژه نه نيسي نو هغه په دې مجبور کړاي شي، چه دا شرعي واجبات ترسره کړی او ترک يي نه کړی، او د اسلامي شريعت ددې مهم او اساسي ارزښت دناسم فهم او ناقصى پوهى سبب دادى چه دتاريخ په اوږدو كې دمسلمانانو په اوږو بار استبدادي نظامونو همیشه دا غوښتي چه دخلکو تدین او اسلامی احساس او شعور فردی واجباتو او مکلفیتونو خواوو ته کس کری، او اجتماعي مسؤوليتونه چه اکثره يي سياسي مسؤوليتونه دي د مسلمان د ديانتي ژوند څخه وباسي، استبداد هر وخت غوښتي چه په اسلامي ټولنه کې څوک هم باید په دی کې خبره ونه کړی چه آیا دهغه قدرت او حکومت مشروعیت لری او که نه؟ یعنی آیا هغه یه زور باندی قدرت او واک تصاحب کری او که دخلکو یه خوښه هغه قدرت او واک ته رسيدلي دي؟ آيا دهغه تصرفات دملت دمنافعو او گتو ساتونکی دی او که هغه دملت پانگه په خپلو شخصی هوسرانیو او هوسپالنی باندی مصرفوی؟ آیا هغه دملت دمشکلاتو د حل یه اره مناسب اقدامات کری دى؟ استبداد غوښتى دي، چه دا نوموړې ساحه دامر بالمعروف او نهى له منكر (احتساب) له ساحی نه په بشپړه توګه وباسی، او استبداد ددی له پاره چه دخلکو په سترګو کې ايرې وشيندې نو د امربالمعروف اداره جوړوې او هغوي بيا په كلو، بانډو او بازار كى دافرادو د شخصى مسؤوليتونو په هكله امر بالمعروف او نهی له بدو کارونو نه کوی، که څه هم داکار په خپل ځای کی مهم او ضروری دی او افراد باید په خپل شخصی ژوندانه کی داسلامی شریعت داحکامو رعایت ته متوجه شی، اما داسلامی شریعت هغه تمدنی ار ز ستونه چه د باعافیته ټولنی درامینځ ته کېدو سبب کېږی، هغه دخپلی شاملی او هراړخیزی محتوی نه فار غول داسلامی ټولنه بیا نه شی فار غول داسلامی ټولنه بیا نه شی کولای په انسانی معاشرت کې خپل قیادی، لارښود او دلوړ لاس حیثیت ولری، او دامر بالمعروف او نهی له منکر دارزښت دساحی محدودول داسلامی ټولنو د انحطاط یو اساسی عامل او سبب دی.

الله پاک همدارنگه فرمایی: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عِنِ الْمُعْرُونِ الله عوره امت یی، و تأسی بهترین او غوره امت یی، چه دخلکو لپاره را ایستل شوی یی، چی په ښو کارونو امر کوی او له بدو کارونو نه نهی کوی او په الله باندې ایمان لری.

رسول الله عَلَيْ فرمایی: (والذی نفسی بیده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنکر أو لیوشکن الله أن یبعث علیکم عقابا منه ثم تدعونه فلا یستجاب لکم) (11) ترجمه: زما په هغه ذات قسم دی چه زما نفس دهغه په لاس کی دی یابه په نیکبو امر کوی او له بدیو به نهی کوی او یا به نبردی وی چه الله پاک به تاسی ته عقاب در کوی او بیا به دعا کوی او هغه به نه قبلیری. (12)

ابن حزم رحمه الله هم پدی هکله وایی: (ددی په اساس چه رسول الله به نارینه او ښځو ته یو شان مبعوث شوی، نو دی الله پیغام او دهغه دپیغمبر پیغام هغوی ته یوشان دی او جایزه نه ده چه دا پیغام تنها نارینه وو ته خاص کړای شی او ښځی ترینه وایستل شی، مګر داچه په دی هکله یاهم نص او یاهم اجماع وجود ولری، ځکه دا دظاهر تخصیص دی چه جایز ندی). وګوره: علی ابن احمد ابن حزم ظاهری، الاحکام فی اصول الاحکام، دار الافاق الجدیدة، ۳/۳۳۷.

<sup>(10)</sup> دأل عمران سورت، ۱۱ آیت.

<sup>(11)</sup> ترمذی رویات کړی، دحدیث شمیره: ۲۱۶۹.

<sup>(12)</sup> دلته باید دا بیان کرم چه دشریعت عمومی پیغام نارینه او ښځو دواړو ته شاملیږی، اودغه پورته دوه دلایل دامر بالمعروف او نهی له منکر دوجوب په هکله دمذکر په صیغه باندی راغلی چه دشریعت احکام عموما په همدی صیغه باندی راغلی، او که چیری دهغه څخه ددلیل په واسطه بشځی نه وی مستثنی شوی، نو نارینه او بنځی دواړه په هغه کی شاملیږی، په دی هکله دام سلمه رضی الله عنها پوهه او خبره ډیره واضحه ده هغه وایی چه موږ هم دخلکو څخه یو او درالناس) په جمله کی داخلیږو او کله چه خلکو ته کوم امر وی بنځه دهغه په عموم کی شاملیږی او فاطمه بنت قیس هم په دی هکله وایی (زه جومات ته دخلکو په جمله کی لاړم) او دنارینه وو سره می دامام نداء ته لبیک ووایه. پدی هکله وګوره: عبدالحلیم ابو شقه، دښځی آزادی درسالت په عصر کی (تحریر المرأة فی عصر الرسالة) دوم جزء (دښځی مشارکت په اجتماعی ژوندانه کی) دار القلم، اوله طبعه، ۱۹۹۰م، ص: ۱۴۴، او وګوره: یوسف قرضاوی، من فقه الدولة فی الاسلام، دریمه طبعه، ۱۹۰۰م، دار الشروق، مصر، ص: ۱۶۴-۱۶۱.

په اسلامي شريعت كې دنصيحت ارزښت هم دامر بالمعروف او نهى له منكر په شان يو شمولى ارزښت دى چه د ژوندانه ټولى خواوى دربر نيسى، او دعامه شأن په اړه نصيحت كول او دعامه منافعو دساتلو په اړه نصيحت كول دسياسى عمل جزء دى، او رسول الله عَرِيِّ دنصيحت د شموليت په هكله داسى وايى: (الدين النصيحة، قيل لمن يارسول الله؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم) (13) ترجمه: رسول الله عَرِيْتِ وويل: دين نصيحت دى، ورنه پوښتنه وشوه: دچا لپاره نصيحت دى يا رسول الله؟ هغه وويل: دالله لپاره، دهغه دكتاب لپاره، دهغه درسول لپاره، دمسلمانانو دامامانو لپاره او د ټولو مسلمانانو لپاره.

له همدې ځایه ده، چه شریعت مسلمان حاکم دیته تر غیب کړی دی چه ښه او نیک کسان خپل مشاورین او سلاکاران وټاکې ترڅو دوی حاکم او د ټولنې سیاسي مشرتابه ته ښی او نیکې مشوری ورکړی، او هغوی ښی لاری ته تشویق کړی او له بدو کارونو څخه یې وساتي، هغوی د ظلم، بی عدالتیو او نورو بدو کارونو عاقبت ته متوجه کړی.

په صدر اسلام کې مسلمانانو دمسلمانانو دامور و په هکله دمسؤوليت احساس کاوه، او دامورو دسموالي په اړه يي خپله ونډه اخيستله، صحابه کرامو حتى درسول الله بَرِالله څخه هم دهغه دتصرفاتو په هکله پوښتنه کوله، لکه څرنګه چه بعضو انصارو درسول الله بَرِالله نه پوښتنه وکړه چه په څه سبب يي غنيمت دمهاجرينو تر مينځ وويشه او انصارو ته يي په هغه اندازه غنيمت ورنه کړ؟ له ابوسعيد خدري رضي الله عنه نه روايت دي: کله چه رسول الله برالله قريشو او نورو عربي قبايلو ته دحنين دغزا نه وروسته کوم بخششتونه ورکړل هغه رنګه يي انصارو ته ورنه کړل، نو په انصارو باندي داکار سخت تمام شو او ددوي په مينځ کې په دي هکله خبري ډيري شوي، تر دي چه چا ددوي له جملي څخه وويل: رسول الله برالله ته ورکړ دا په وويل: رسول الله برالله ته ورکړ دا په رسول الله براغي او ويي ويل: تاچه کوم غنيمت مهاجرينو ته ورکړ دا په انصارو باندي سخته تمامه شوي، تاسي خپل قوم او عربي قبايلو ته چه کوم انصارو باندي سخته تمامه شوي، تاسي خپل قوم او عربي قبايلو ته چه کوم

<sup>(13)</sup> دا حدیث مسلم په خپل صحیح کتاب کې د(الدین النصیة) تر باب لاندی روایت کړی، دحدیث شمیره: ۵۵.

غنیمت ورتقسیم کړ، انصارو ته هغومره نصیب ونه رسید، رسول الله علیه ورته وویل: ستا موقف څه دی؟ عباده وویل: یارسول الله زه هم دخپل قوم یو نفر یم.....(14).

دراشده خلافت په وخت کې هم مسلمانانو دعامه شأن په هکله مثبته ونډه اخیستله او له امر په نیکېو او نهی له بدیو څخه یی دریغ نه کاوه، دعمر رضی الله عنه په وخت کې کله چه هغه ته څه جامی هدیه شوی، نو هغه جامی عمر رضی الله عنه وویشلی، هرچا ته یو کمیس ورسید، او عمر رضی الله عنه کله چه منبر ته پورته شو نو دوه ټوټی جامی یی په ځان وی، عمر رضی الله عنه ته سلمان رضی الله عنه جګ شو او ورته ویی ویل: موږ ستا فرمانبرداری نه کوو، عمر رضی الله عنه ورته وویل: ولی؟ هغه وویل: موږ ته دی دجامو یوه یوه ټوټه وویشله خو تا دوه ټوټی اغوستی دی، عمر رضی الله عنه ورته وویل: ته عجله مه کوه، نو بیایی خپل زوی عبدالله تا ناری کړی، او ورته ویی ویل، په الله دی ستا قسم وی چه دا جامه چه ما از ار ورنه جوړ کړی دا ستا دی؟ هغه ورته وویل: الله شاهد دی چه هغه زما دی، دی وخت کې سلمان وویل: اوس نو ستا طاعت او فرمانبرداری کوو. (15)

داسلام دبرم او عزت په مرحله کې عامه مسلمانانو دخپل حکومت په اړه خپله دنصيحت وظيفه اجراء کوله او دخلافت دمؤسسي رقابت او څارنه يې کوله، او که به دوی داسې څه وليدل چه هغه دخلافت دمؤسسي دوظايفو او مسؤليتونو سره سر نه خوری او هغه سره سمون نه لري، نو په هغه يې سکوت نه کاوه، او دخلافت د مؤسسي څارنه، په هغه باندې انتقاد کول، هغه سمي لارې ته بلل، هغه خپلو خظاګانو او تيروتنو ته متوجه کول، هغه منل شوی سياسي چلند او مکلفيت وو چه دامت د افرادو په سياسي شعور او پوهي کې يي ځای نيولي وو، او راشده خلافت امت ته هم همداسي روحيه ورکوله، هغوی خپل رعيت ته ويل، کله چه موږ په سمه لاره روان وو، نو موږ سره به همکاری کوی، زموږ اطاعت به کوی، ترڅو هغه مقاصد تحقق ومومي کوم چه دخلافت

<sup>(14)</sup> دا حدیث هیثمی په مجمع الزواید کې دانصارو دفضلیت په اړه راوړی دی.

<sup>(15)</sup> وكوره: ابن الجوزى، اعلام الموقعين عن رب العالمين، دار الجيل، ٢/١٨٠.

مؤسسه دهغی داداء کولو او اجراء کولو لیاره مینځ ته راغلی، چه هغه ددین دساتنی او ددین یه رڼا کی دخلکو دمنافعو حمایت دی، او که چیری موږ دسمی لارى نه كاږه شوو، نو بيا ستاسى وظيفه ده چه موږ سمى لارى ته راولى، تاسى وگوری چه ابوبکر صدیق رضی الله عنه کله چه خلیفه شوی هغه یه خیله خط مشی کی مسلمانانو ته څرنګه خطاب کوی ؟: (إنی قد ولیت علیکم ولست بخیر کم، فإن أحسنت فأعينوني، وإن أسأت فقوموني، الصدق أمانة، والكذب خيانة، والضعيف فيكم قوي عندي حتى أريح عليه حقه إن شاء الله، والقوى فيكم ضعيف حتى آخذ الحق منه إن شاء الله، لا يدع قوم الجهاد في سبيل الله إلا ضربهم الله بالذل، ولا تشيع الفاحشة في قوم قط إلا عمهم الله بالبلاء، أطيعوني ما أطعت الله ورسوله، فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لى عليكم)(16) ترجمه: زه په تاسى كومارل شوى يم اما ستاسى نه غوره نه يم، كه ما سه كول نو ماسره همكارى او کمک و کری، که ما بد و کرل نو ما سم کری او سمی لاری ته می راولی، رستیا ویل امانت دی او دروغ ویل خیانت دی، ستاسی ضعیف انسان ما ته قوی دی تر څو هغه ته دالله په اراده دهغه حقوق اعاده کړم، او ستاسي قوي انسان ماته ضعیف دی تر څو دهغه نه حق دالله په اراده بیرته واخلم، هیڅ قوم دالله په لاره کی جهاد نه پر پردی مگر دا چه الله پاک دوی ته ذلت ورکری، په هیڅ قوم کی فحشا نه شایع کېږی مګر دا چه په دوی کې مرضونه انتشار مومی، زما اطاعت وكړى تر څو چه دالله او دهغه درسول اطاعت كوم او كه ما دالله او دهغه در سول نافر مانی و کره نوز ما اطاعت یه ستاسی باندی لازم نه دی.

دا پورته دلایل ټول پدی دلالت کوی چه د ښی حکومتداری لپاره هڅه یوه اسلامی دنده ده، او دادنده دامر بالمعروف او نهی له منکر او نصحیت دارزښتونو په عملی کولو سره ژوندی کېږی، او دهر مسلمان دا وظیفه ده چه

<sup>(16)</sup> دابوبكر صديق رضى الله عنه خطبه دغه لاندى منابعو ذكر كړى ده: عبد الملك بن هشام بن أيوب (ت 213هـ): السيرة النبوية، تحقيق: عبدالرؤوف سعد، دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى، 1411هـ، 82/6، وأبو جعفر محمد بن جرير الطبري (ت 310هـ): تاريخ الأمم والملوك، دار الكتب العلمية، بيروت، 1407هـ، الطبعة الأولى،238/2، وأبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشي (ت 774هـ): البداية والنهاية، مكتبة المعارف، بيروت، 248/5 و3/06 وأبو الربيع سليمان بن موسى الأندلسي (ت 634هـ): الاكتفاء بما تضمنه من مغازي رسول الله والثلاثة الخلفاء، تحقيق د. محمد كمال الدين، عالم الكتب، بيروت، 1997هـ، الطبعة الأولى، 446/2.

هغه دحکومت دتصرفاتو مراقبت او خارنه وکړی، په بنو کارونو کې ورسره همکاری او تعاون وکړی اما کله چه وینی چه دمسلمانانو منافع دخطر سره مخ دی او حکومت دهغه په هکله نادرست تعامل کوی نو بیا باید هغه ساکت پاتی نه شی او په خپل ټول توان سره دحکومت دناوړه تصرفاتو او کړنو مخه ونیسی، او دا کار دټولنی دغړو فقط حق ندی، بلکه دا واجب دی او داکار دشریعت دلحاظه ضروری دی، دا هغه رنګه حق ندی چه انسان کولای شی هغه وکړی او کولای شی دهغه نه تیر شی، بلکه دا مکلفیت دی چه په نه کولو سره، یو مسلمان شرعی وظیفه پرییښی ده، او هغه ګنهګار ګڼل کېږی.

دنصیحت او امر بالمعروف او له منکر څخه نهی کول تنها دنارینه وو وظیفه نده بلکه دا دنارینه او ښځو مشترکه وظیفه ده، او دشریعت امر دواړو ته متوجه دی، او ددی کار تنها نارینه وو ته متوجه کول ددین داحکامو یه اره نادرست او ناسم تفسیر دی، او ددی ناسم تفسیر په نتیجه کی ښځه دټولنی دجوړښت او دهغه په مثبتو تحو لاتو کې د ونډی اخیستلو نه محرومه شوی ده، او دفتتنی تر عنوان لاندی اکثره دخیر او ټولنی جوړونی مجالونه په ښځه باندی ترل شوی، او ددی کار څخه داسلام دښمنانو ډيره ناوړه ګټه يورته کړی ده، او له همدی ځایه ده چه دښځو دحقوقو او یاهم آزادیو په نوم باندې ځینې مؤسسات جوړ شوی، او داسی اند او فکرکوی،چه ښځی په اسلامی ټولنو کی دډيرو آزاديو او د ټولنيزو فعاليتونو څخه محرومي پاتي شوې، او دا مجهول اطراف غواړې چه له دې لارې ملامتيا په دينې او اسلامي فكر باندې واچوي او له دې لارې داسلام دين په دې هکله محاکمه کړې، ددوی دا کار مغرضانه دی، ځکه دا خبره خو ټولو ته معلومه خبره ده، چه په اسلامي ټولنو کې چه کوم محدودیتونه په ښځه باندې رامینځ ته شوی هغه د رواج، عنعناتو او دودونوپه نتیجه کی مینځ ته راغلی او د اسلام آزادي بخښونکی دین په هغه باندې امر ندی کړی، حتی د ډيرو هغو حقوقو نه محرومه شوي کوم چه اسلام هغوی ته ورکړی، دمثال په شکل سره دميراث حقوق دي، چه نن ورځ زموږ په افغاني ټولنه کې ښځه په غالب ډول سره دهغه نه محرومه شوی، دميره او خاوند دانتخاب حق، چه تر زیاته حده پورې په زیاتو مناطقو او سیموکې ښځه نکاح کېږي خو هغه بالکل خبره نه وي، تنها او پوازي په شکلي ډول سره دنکاح په نیټه کې دوه نفره شاهدان ورلیږل کېږی، تر څو هغه خپل دنفس وکېل وټاکې، او هلته هم یوڅوک په غوږ کې ورته وایي چه د فلاني نوم ورته واخله، اما په حقیقي شکل سره د ښځې رضامندی دمیړه او خاوند دانتخاب په هکله وجود نه لری.

د دى لياره چه په ټولنه كي امر بالمعروف او نهي له منكر په مؤثر او سم شکل سره صورت ونیسی نو پکار ده چه په ټولنه کې ددی کار لپاره داسی ټولني، نهادونه او مؤسسات جوړ کړي چه هغوي داکار په سم شکل او هرارخیزه توګه سره ترسره کړای شی، په فردی شکل سره خو امر بالمعروف او نهی له منکر ممکن دی او هغه ضروری هم دی، هم په هغه مواردو کی چه په فرد پوری اړه لری، او هم په هغه مواردو کې چه په عامه شأن او عامه امورو (ښي حکومتدارۍ) پورې اړه لري، ترڅو هم افراد په ټولنه کې خپلو مسؤلیتونو او دندو ته متوجه کړی او هم دعامه شأن په هکله مسؤولین او حكومتداران خپلو مسؤوليتونو ته متوجه كړى، هغوى خپلو خطاګانو ته هم متوجه کړی، او په دی خبره باندی هم خلک پوه کړی چه دعامه شأن (حکومتداری) په اړه خطا او په هغه کې سوء تصرف دعامه افرادو په ژوند باندې منفی اغیزی پریږدي، خو فردی تلاش او هڅه په دې مورد او برخه کی خپل پوره تأثیر دټولنی دبهتر بدلون په هکله نه پریږدی، او هغه شرعی مقاصد چه دامر په معروف او نهی له منکر په مشروعیت کی شته هغه په سم شکل سره نه متحقق کېږي، دامر په معروف او نهي له منکر دمشروعيت او دهغه دوجوب څخه مقصد دادی چه په ټولنه کې دافر ادو تو جهات او دامت دمؤسساتو توجه او مقصد درست کړی او دهغوی کړنی مثبتی کړی او دخطا، غلطی او ظلم مخه یه فردی او ټولنیز ډګر کی ونیسی، دامر بالمعروف او نهی له منکر څخه مطلب داندي چه هر څوک دي قانون په خپل لاس کې ونیسي او ګنهکار انو ته دی جزاء ورکړی، بلکه دهغه نه مطلب دادی چه په حکېمانه شکل سره افراد او مؤسسات او حکومت خیلو وظایفو ته متوجه کری او داسی مثبت فشارونه ایجاد کری چه دټولنی حرکت سمی خواته متوجه کری، او دا کار دفردی تلاش او هڅی دتوان څخه لوړ دی، نو ددی په خاطر باید په ټولنه کې داسې هیکلونه، مؤسسات او ارگانونه مینځ ته راشي چه دټولنو ټولو مؤثرو ارګانونو ته سمه توجه ورکړی، او ددولت دتصرفاتو په هکله د مراقبت او څارنې وظیفه اداء کړی شی، او هغوی خپلو مسؤولیتونو ته متوجه کړی او دضرورت په وخت کې ملی او عمومی فشارونه ایجاد کړی، او دا لاندی ارګانونه دپورته مقصدونو په خاطر کېدای مینځ ته راشی.

مهنى، مسلكى او حرفوي اتحاديى: داتحاديو رامينځ ته كول دامر بالمعروف او نهی له منکر څخه دلويو دروازو څخه يوه دورازه خلاصول دی، داتحادیو در امینځ ته کېدو نه هدف دادي چه دیوي حر في خلک دخیلو حقوقو څخه په مجموعي شکل سره دفاع وکولاي شي، او مهني او حرفوي اتحاديو ضرورت ځکه کېږی چه نن ورځ نظامونه او حکومتونه دافرادو غږ ته په انفرادی شکل سره غور نه نیسی، دیته خو به بعضی واکداران حاضر شی چه خبره واوری، اما دیته په ډیره سختی حاضریږی چه دچا خبره ومنی، اما که چیری دیوی حرفی خلک یه ټولنیز شکل سره خیل حقوق و غواړی نو دهغوی دی غوښتنی ته به دقدر په سترګه وکتل شی، او که دهغوی غوښتنه ونه منل شي نو دوی کولای شي چه ټولنيز فشار وارد کړی، مسالمت آمیزه مظاهره و کری، دخلکو عامه ذهنیت برابر کری او حکومت دیته مجبور کړی چه دهغوی مشروعو او روا غوښتنو ته مثبت ځواب ورکړی. مثلا که چیری دشهیدانو دیتیمانو مورګانی ټولنه جوړه کړی هغوی کو لای شی دخپلو حقوقو نه په سم شکل دفاع وکړی، او که چیری دمصانعو او فابریکو څښتنان اتحادیه جوړه کړی نو هغوی کولای شی چه په حکومت فشار وارد کری تر څو هغوی ته دصنعت په لاره کې مناسبي آسانتياوي برابری کری، او دخامو موادو یه هکله چه کوم مشکلات دهغوی یه لاره کی خند دی هغه یو ر ته کری.

حرفوی اتحادیی دخلکو دعامه منافعو په هکله هم حمایت کولای شی، هغوی کولای شی چه دمالی او اداری فساد په مقابل کی جدی مبارزه وکړی او په خپلو کاری ساحاتو کی هغه یاهم له مینځه یوسی او یاهم دهغه کچه ډیره راټیټه کړی، دمثال په توګه که چیری دبزګرانو اتحادیی او ټولنی جوړی شی هغوی په هیواد کی دزراعت، مالداری او آبیاری په ساحاتو کی دپرمختګ لپاره زمینه جوړولی شی او هغوی کولای شی دهغه ناوړه

تصرفاتو مخه ونیسی کوم چه دبزگرانو دحقوقو او یاهم دبزگری د ودی په اړه صورت نیسی، نن ورځ زموږ په هیواد کې که چیری دبزگری د ودی لپاره څه امکانات ددولت لخوا برابر شی، بیا څه داسی خاین ارباپان را پیدا شی چه هغه ټول امکانات په خپل شخصی منفعت سره استعمال کړی او دبزگری د ودی پروگرام همغسی په ټپه ودریږی.

• ددعوتي منابرو احیاء کول: ددعوتي منابرو احیاء کول دامر بالمعروف او نهی له منکر او دنصیحت دوظیفی دسرته رسولو لپاره بله دروازه ده، چه ددی لاری باید خلکو ته سیاسی پوهاوی ورکړل شی، او هغوی پدی وپوهول شی چه دخلکو فردی او شخصی ژوند هغه وخت جوړیدلای شی چه د ژوندانه چاپیریال سم جوړ او عامه منافع تامین شی.

ددعوتی منابرو له خوا باید خلک دعامه منافعو دتامینولو په هکله هڅی او كوشش ته تيار كړى، او داكار ديو اسلامي مسؤوليت په حيث خلكو ته و یو هوی، نن و ر ځ ډیر و خلکو دتدین تر عنو ان لاندې ددنیا کار و بار پر پیښې دی او په فردی عباداتو کی داسی ډوب دی چه اجتماعی مسؤولیتونه یی ترشا پر بیشی دی او هغه ددین او اسلامی مسؤولیتونو به قطار کی نه شميري، او ځينو بيا ديني مسؤوليتونو ته شا کړې ده او دخيل شخصي مادي ژوند په ښه کولو او دمال په ټولولوکي داسي بوخت دي چه په هغه کي هيڅ نوع اخلاقی قیود او دینی ضوابط نه منی او نه هغه رعایت کوی بلکه خیله شتمنی له داسی لارو زیاتوی چه دهغه په نتیجه کی ټولنی ته ضرر رسیری او دنورو خلکو په اقتصادی او مالی ژوند باندی منفی تأثیر اچوی، اما داسی متوازنه هڅه په ټولنه کې ډيره کمه ده چه دهغې په نتيجه کې هم خيلو شخصى او عينى عباداتو ته هم توجه وكړى، په هغه كى سستى ونه كړى، او دشریعت دضوابطو په رڼا کې خپل شخصي او مالي حالت ته هم توجه و کړی، او دعامه منافعو دساتلو لپاره هم هڅه و کړی او هغه متضرر نه كړى، او دا كار هم يوه اسلامي دنده او مسؤوليت وبولي، چه دا نوع اسلامي رنه يوهه بايد ددعوتي منابرو لخوا خلكو ته ورسول شي، چه دا خپله دسیاسی حقوقو دپوهاوی په هکله نیغه او سوچه هڅه ده چه داسلام دشمولی او تمدنی فهم په نتیجه کی مینځ ته راځی.

- دملت نماندگي او استازيتوب كوي او هغوی دهيواد قوانين جوړوی او په اجرايوی ارګان باندې دمراقبت او څارنې حق او صلاحيت لري، هغوی کولای شی چه دامر بالمعروف او نهی له منکر څخه وظيفه په ښه شکل سره ترسره کړی، هغوی کولای شی دنصيحت وظيفه هم په ښه شکل سره ترسره کړی، دوی دحکومت پلانونه او برنامی تر غور لاندی نيولی شی او ترسره کړی، دوی دحکومت پلانونه او ددی نه متأکد شی چه دا پلانونه او برنامی دملت منافع تأمينوی او هغه ساتی، او که چيری په هغه کې کمبودی او نواقص موجود وی هغه پوره کړی، او ښځه پدی اړه خپل رول په سم شکل سره اداء کولی شی.
- دتحقیقاتی مراکزو تأسیس: ټولنه په خپل تمدنی حرکت کی هغه تحقیقاتی مراکزو ته کلک ضرورت لري، کوم چه په امانت دارۍ او واقعیتونو بنا تحقیقات ټولنی ته وړاندی کړی، په هغه کې دټولني دضرورتونو دیوره کولو او تهیه کولو په هکله دټولني دمؤسساتو او ارګانونو اداء معلومه کړی، چه د ټولني دامکاناتو په تناسب سره آيا دټولني ضرور تونه دژوندانه په ټولو خواوو کی پوره شوی؟ او که په هغه کی کمبود، نیمگرتیا او نواقص شته؟ دټولني د اداء او فعاليت په هکله هر اړ خيز واقعي معلومات چه په ارقامو او احصائیاتو باندی و لاړ وی، ټولنی ته وړ اندی کړی، دا مر اکز له یوی خوا ټولنه د خپل تمدنی حالت نه خبره کړی، ترڅو هغوی پوه شی چه د نورو بشري ټولنو پرتله دتمدن په کوم حالت کې قرار لري؟ او له بلي خوا ټولني ته هغه موارد او نقاط په ګوته کړی کوم چه دوی ته یی د داخلی او یاهم بین المللی ضرورتونو د په نظر کې نیولو سره، دهغه کول پکار دی، له دی حايه ده چه تحقيقاتي مراكز دتمدني امر بالمعروف او نهي له منكر وظيفه تر سره کوی، دوی هم حکومت او هم ملت ته لار ښوونه کوی او هغوی ته دفعالیت او توجه نقاط واضح کوی، او هغوی دآینده په هکله خطراتو، گواښونواو چلنجونو ته متوجه کوي، چه دوي په دې لحاظ دکفايي واجباتو او اجتماعی مسؤولیتونو دتطبیق لیاره لاره آواروی، او له دی لاری کېدای شي چه دټولني دآينده او راتلونکي لپاره دښو پلانونو دجوړولو لپاره کمک شی، خو دا په دې شرط سره چه تحقیقاتی مراکز دعقب ماندګی او وروسته

پاتی کوونکو امراضو او نارغیونه وساتل شی، کوم چه اکثر تحقیقاتی مراکز په اسلامي عالم کی په هغه ګرفتار دی، هغه مراکز چه ټولنی ته دټولنی واقعیتونه نه منعکس کوی او تنها غواړی چه دحکومت فعالیتونو ته زینت جوړ کړی او هغه دخپل وزن او قیمت نه پورته وښیی، او داسی مراکز په ځای ددی چه دخپلی ټولنی واقعیتونه خلکو ته په رښتینولی سره منعکس کړی، حقایق تحریفوی او ټولنی ته دوکه ورکوی، دټولنی دتأسف او پسمانی حالت خلکو ته د اداء، پرمختګ او افتخار حالت معرفی کوی، دداسی مراکزو د وجود نه دهغه نشتوالی بهتر دی، اما دحقیقی تحقیقاتی مراکزو شتون یو دینی واجب او ملی ضرورت دی.

دتحقیقاتو دمراکزو جوړتیا تنها دنارینه وظیفه نده بلکه ښځه هم دنارینه ترخوا دا مسؤولیت لری، بالخصوص په هغه موارد کې چه دښځو په حقوقو او یاهم دهغوی دسیاسی او اجتماعی پوهاوی دلوړتیا پوری مربوط وی، او په هغه کې دښځو دحالت څخه خبریدل پکار وی، نو ښځو ته پکار ده چه پدی هکله دټولنی خدمت وکړی، او له دی لاری دټولنی په جوړتیا او پرمختګ کې کمک شي.

### دريم: شورى:

تعریف: شوری دیته وایی، چه څه کسان د یوې موضوع په اړه راټول شي او خپل نظرونه دموضوع په هکله ووایی او دموضوع مختلف اړخونه واضح شی تر څو دهغه په نتیجه کې دمناسبی تصمیم ګیری لپاره لاره آواره شی، او یاهم شوری دیته وایی چه اهل خبره او په یوه موضوع کې وارد کسان دموضوع په هکله را ټول شی او دهغه موضوع په اړه خپل دقیق نظریات یو د بل سره شریک کړی او په نتیجه کې حق ته نږدی تصمیم نیولو ته ورسیږی. (17)

<sup>(17)</sup> دشوری دتعریف په هکله لاندی منابع و گوره: عبدالرحمن عبدالخالق، شوری داسلامی حکومت تر سیوری لاندی (الشوری فی ظل الحکم الاسلامی) ۱۹۷۵م سلفی مطبعه، کویت، ص: ۴، او احمد عبدالله عوضی، په اسلامی شریعت کی در عیت سیاسی حقوق او دوضعی نظامونو سره دهغه مقایسة (الحقوق السیاسیه للرعیة فی الشریعة الاسلامیة مقارنا بالنظم الوضعیة) په مقایسوی فقه کی دماستری رساله، چه داحمد علی از رق تر سرپرستی لاندی لکبل شوی چه په ۱۹۹۴م کال کی دامدر مان اسلامی یو هنتون ته و راندی شوی، ص: ۱۷۳

شوري داسلامي سیاست له اساساتو څخه ده او قرآن کریم هغه داسلامی ټولنی له خصوصیاتو څخه بللی ده الله پاک فرمایی: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَیٰ بَیْنَهُمْ ﴾ (18) ترجمه: ددوی کارونه دشوری په نتیجه کې فیصله کېږی. او قرآن کریم مسلمان حاکم ته امر کړی چه د مسلمانانو د امورو او کارونو په اړه مشوره وکړی، الله پاک فرمایی: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأُمْرُ ﴾ (19) ترجمه: ددوی سره دامورو په هکله مشوره وکړه.

مسلمانان په مجموع کې دشوري اهلیت لري، نارینه وي او ښځه، دي پورته دلايلو كي ښځه دمشوري نه نه ده مستثني شوي، او كله چه شرعي وجايب د عموم په صیغه سره ذکر شی نارینه او ښځی دواړه په هغه کی شاملیږی، خو دا اهلیت دمشوری دموضوع یه هکله فرق کوی، یو نفر دیو شی یه هکله معلومات لری او دهغه په هکله مشوره ورکولای شي او بل څوک دبلي موضوع په هکله، چه ښځي هم ددی اهلیت یه بنا یو دبل سره فرق کوی، او د رسول الله ﷺ یه ژوند کی یه دیرو مواردو کی دښځو ځخه مشوره اخیستل شوی ده، رسول الله ﷺ به دښځو وفود خیل حضور ته منل او هغوی به دښځو متعلقه امور درسول الله علیه سره مطرح کول، او د ام المؤمنین ام سلمه (20) رضی الله عنها د مشوری په اساس دحدیبیی دصلحی دترون په ورځ، الله پاک مسلمانان دلویی نا فرمانی څخه خلاص کړل، امام احمد په خپل مسند کې روايت کوی، کله چه په حديبيه کې درسول الله عَيِّالِيَّه او دقريشو دمشركبنو تر مينځ صلح وشوه، نو رسول الله عَيِّاليَّه خپلو اصحابو ته وویل: خپلی هدیی ذبح کړي او خپل سرونه وخریی، نو هیڅوک ونه پاڅیدل، بیا رسول الله ﷺ دوی ته خپل امر تکرار کړ اما هیڅوک ونه پاڅېدل، او د دريم ځل لپاره هم دا غوښتنه تکرار شوه اما هيڅوک ونه پاڅېدل، نو رسول الله ﷺ د ام سلمه خيمي ته ننووت او ويي ويل: يا ام سلمه دا صحابه څه کوي؟ ام سلمه رسول الله عَلَيْتُ ته وويل: تا وليدل چه دمکي نه د دوي منع کول په دوی ډير سخت تمام شوي، دوی ته هيڅ مه وايه، خپله دخپلې هديي

**<sup>(18)</sup>** د الشوری سورت ۳۸ آیت.

<sup>(19)</sup> دآل عمران سورت ۱۵۹ آیت.

<sup>(20)</sup> د ام سلمه رضی الله عنها نوم هند وو چه دسهیل لور وه او په ۶۲ هجری قمری کال کې وفات شوه.

طرف ته ورشه او هغه ذبح کړه، او بیا خپل سر وخرییه، او کله چه ته داکار وکړی نو ټول صحابه به داکار وکړی، رسول الله علیه دام سلمه خبره خوښه شوه،او له خیمی چه ووت، هیچا ته یی څه ونه ویل تر څو چې خپلی هدیې ته ورسید او هغه یی ذبح کړله، بیا کښیناست او خپل سر یې وخرییه، نو صحابه رضوان الله علیهم پاڅیدل او خپلی هدیې یې ذبح کړلې او خپل سرونه یی وخرییل. (21) ابن حجر وایی: دام سلمه رضی الله عنها رایه دحدیبیی په ورځ موفقه او مشوره یی مبارکه وه، چه دهغه دعقل په کمال او دهغه درایې په صواب باندې دلالت کوي.

په راشده خلافت کې عمر رضی الله عنه به هم دښځو سره دامورو په هکله مشوره کوله، ددی جملی څخه، کله چه عمر رضی الله عنه دشپی له طرفه دمدینی منوری په ښار کې دخپل رعیت دحال نه دځان خبرونی په خاطر دمدینی دکورونو په خوا کې ګذر کاوه چه دیوی ښځی شکایت یی دخپل میړه دغیابت له کبله واورید، نو کله چه کور ته راغی دحفصی رضی الله عنها نه یی وپوښتل چه یوه ښځه څومره موده دخپل میړه دغیابت صبر لری؟ هغی وویل چه شپږ میاشتی او یاهم څلور میاشی (روایت کوونکې په شک کې وو) نو عمر وویل چه لښکریان به ددی نه په زیاته موده کې په لښکر کې ونه ساتم، او امر یی وکړ چه لښکریان باید دشپږو میاشتو نه زیات دکور نه لیری تیره نه کړی، یوه میاشت به یی په تک کې لګیږی، یوه میاشت یی په راتګ کې او څلور میاشتی به یه غزا باندی بوخت وی. (22)

عمر ین خطاب رضی الله عنه چه کله زخمی شو او هغه دا احساس کړه چه اځل یی را لنډ شوی نو خپل زوی (عبدالله) ته یی وویل چه عایشه رضی الله عنها ته ورشه او دهغه نه اجازه واخله چه زه (عمر بن خطاب) دهغی په کور کې درسول الله عنه تر خوا خاورو ته وسپارل شم، او

<sup>(21)</sup> دا حدیث ابن ابی شیبه په خپل مصنف کې راوړی دی، دحدیث شمیره: ۳۸۰۱۰ او علاء الدین ابن حسام الدین فی کنز العمال کې دحدیث شمیره: ۳۰۱۵۴ او حدیث ۱۲۸۲۱، او امام بیهقی فی سنن کبری کې، دحدیث شمیره: ۹۸۵۷.

<sup>(22)</sup> ددى په كله وګوره: عبدالرحمن بن على بن جوزى، دعمر بن خطاب سيرت (سيرة عمر بن الخطاب) دار الكتب العلمية، بيروت، ص: ١۶۴.

عبدالله بن عمر عایشه رضی الله عنها ته راغی او دعمر بن خطاب رضی الله عنه پیغام یی ورته ورساوه، عایشه رضی الله عنها په ډیر درنښت دا اجازه ورکړه او ورته یی وویل چه عمر ته زما سلام وایه او ورته ووایه چه درسول الله عنیر د راعی(امیر) نه مه پریږده او دوی ته خلیفه خوښ کړه، او دوی دځان نه ورسته بی سرنوشته مه پریږده، زه د دوی تر مینځ دفتنو د رامینځ ته کېدو نه ډاریږم.

ابن کثیر روایت کوی چه عبدالرحمن بن عوف ددریم خلیفه دغوره کولو په اړه په مدینه منوره کې دټولو خلکو نه پوښتنه کوله او دهغوی نظر یی اخیسته، هغه په مدینه منوره کې دښځو نظر هم دخلیفه په اړه اخیست، عبدالرحمن بن عوف دهغه پیغلو نظر هم اخیست، کومی چه هغوی ته دنظر ورکولو څخه حیاء کوله.

ددی ټولو تاریخی اسلامی بیښو او کرنو څخه دا معلومیری چه ښځه په صدر اسلام کی دمسلمانی ټولنی دښه جوړښت او دهغه دسرنوښت په مورد کی خپل نظر اظهاراه، او ونډه يي اخيسته، او ښځه چې اوس دکوم محروميت سره په اسلامی ټولنه کی مخ ده، دا حالت داسلام دنظر سره برابر حالت ندی، او تولنیز و عادتونو دا حالت یه ښځه باندې تحمیل کړی، او ځینو سنتي علماو و همه دهغه تأیید کری دی، خو دا په هیڅ شکل سره ددی حالت پاتی کېدو ته براءت نه ورکوی، او اسلامی ویش خوځښت ددی حالت پر ضد مبارزه کوی، او په دی اره دشیخ محمد الغزالی او داکتر یوسف قرضاوی نظریات ډیر دقدر وړ دی، نن ورځ په اسلامي ټولنو کې بايد داسلام په رڼا او دشر عي احکامو د رعايت سره سره باید داسی شرایط تیار شی، چه یه هغه کی دښځو دعلم او هغوی دنظریاتو څخه دټولني په جوړولو کې کار واخيستل شي، او دا مطلب ددې غوښتونکې دې چه په معاصره ټولنه کې داسې ټولني، ارګانونه او مؤسسات جوړ شي چه دښځو شرکت دټولني دسر نو شت دټاکلو په اړه تنظيم کړې، دهغوي دحقوقو دتأمين لپاره لاره آواره کړي، دهغوي نظرونه دټولني دعامه منافعو دساتلو په هکله منعکس کړی، هغوی دسیاستونو او تګلارو دجوړیدو په هکله برخه واخلی، په خاص شکل سره دتعلیمی او تربیتی سیستم دجوړیدو په هکله دفامیلی هستی څخه دحمایت په کله، او بالآخره دهغوی عملی ونډه دټولنی د هر اړخيز جوړتيا په هکله ترتیب کړی، او دټولنی دسرنوشت دټاکلو په مورد کې دښځینه عنصر بی تفاوتي او سلبیت ته خاتمه ورکړی، کوم چه د نادرست فهم له کبله اسلام ته دهغه نسبت ورکړل شوی دی، البته دا ټولی هڅی باید په داسی تمدنی روند کې تنظیم شی چه په ټولنه کې د شریعت دمقاصدو دتحقق لپاره لاره آواره کړی او شرعی احکام پکې رعایت شی.

#### څلورم: بيعت كول:

تعریف: بیعت دامت او خلیفه ترمینځ هغه سیاسی قرار داد دی چه دهغه په نتیجه کې په خلیفه او امت باندی متبادل او دوه اړخیز حقوق، واجبات او مکلفیتونه مینځ ته راځی.

بیعت په دی معنی هغه اجتماعی قرار دارد دی چه دامت او خلیفه ترمینځ صورت نیسی چه دا قرار داد په دواړو طرفونو باندی مسؤولیتونه او التزامات را مینځ ته کوی، چه باید دواړه طرفونه په هغه باندی عمل وکړی، بیعت په خلیفه باندی دا لازموی چه هغه به دشریعت دمقصدونو او احکامو په رڼا کې دخلکو د عامه منافعو (دخلکو دمنافعو) ساتنه کوی او په دی هکله به صادقانه هڅه کوی او ټولی هغه لاری به پکار اچوی چه دا مقاصد په هغه باندی پوره کېږی، او دا قرار داد په امت باندی دا التزام ایږدی چه هغوی به په ښو کارونو کې دخلیفه اطاعت کوی ترڅو خلیفه وکولای شی په خپله دنده او وظیفه کې کامیاب شی، او که چیری خلیفه دلاری نه کوږ شی نو د امت وظیفه ده تر څو دمختلفو لارو نه په استفادی کولو سره خلیفه دی ته اړ کړی چه خپلو مسؤولیتونو ته متوجه شی او دهغه داداء کولو په هکله جدی کړنلاره خپله کړی.

له همدی ځایه ده چه فقط په بیعت کولو سره دامت مکلفیت دخلیفه دانتخاب او بنی حکومتداری دی را رامینځ ته کولو په هکله پای ته نه رسیږی، بلکه دامت وظیفه ده چه دا اطمینان تر لاسه کړی چه دخلافت مؤسسه په سمتوب او ربنتیا سره دامت دمنافعو دساتلو په هکله جدی ده، او په دی اړه خپل ټول امکانات په کار اچوی، او دا اطمینان بیا دیوی لحظی لپاره او یا هم دیوی معینی زمانی لپاره ندی لازم شوی، بلکه په همیشه شکل سره دا اطمینان باید موجود

واوسی، او ددی همیشنی مسؤولیت غوښتنه داده چه امت باید داسی ټولنی، نهادونه او مؤسسات ایجاد کړی، چه هغه په کامله واقعبینی سره دخلافت مؤسسه تر سترګو لاندی ونیسی دهغه تصرفات او کړنی کنترول کړی او هغه وڅاری، او که چیری دحکومت تصرفات دامت دګټو خلاف وی باید دا ټولنی او ارګانونه وکولای شی دهمدی مؤسساتو له لاری داسی فشار ایجاد کړی چه دخلافت مؤسسه دانحراف نه وژغوری، او هغه سمی لاری ته برابر کړی.

دخلیفه سره بیعت په ټولو مسلمانانو یو شان واجب دی دنارینه او ښځی تر مینځ په دی کې فرق نشته په ښځه او نارینه په دواړو باندی بیعت واجب دی، رسول الله عَرِّی فرمایی: (من مات ولیس له إمام مات میته جاهلیه) (23) ترجمه: څوک چه مړ شی او هغه امام ونه لری (دامام سره یی بیعت نه وی کړی) هغه دجاهلیت په مرګ مړ شوی دی.

نارینه او ښځه دواړه دا مسؤولیت لری چه دمسلمانانو خلیفه هغه څوک وی چه په هغه کی دامانت او قوت دوه اساسی صفتونه وجود ولری، دشریعت په دلایلو کی په هیڅ څای کی داسی نه دی راغلی چه ښځه ددی مسؤولیت ځخه مستثنی وی، ښځه او نارینه دواړه دا مسؤولیت لری چه داسی څوک باید دامت دمشرتابه لپاره انتخاب شی چه هغه دامانت داری څښتن وی یعنی په پوره اخلاص سره دامت دخدمت لپاره قوی عزم ولری، او دا توانمندی او طاقت پکی وی چه دامت منافع او ګڼی درک کړی، دامت مشکلات او غمونه درک کړی، دهغی دحلولو او هغی ته دحل دلارو چارو په موندلو قادر وی، نارینه او ښځی دواړه دا وظیفه لری تر څو هغه څوک دملت دنماندګانو په حیث انتخاب کړی کوم چه دامت په نمانیدګی دامت دمنافعو نه دفاع او حمایت کوی، او هیځکله هم خیله رأیه او قناعت دخپلو شخصی منافعو په خاطر تغییر او تبدیل نکړی.

#### پنځم: هجرت او جهاد:

دمحیط، ماحول او فامیل دمیل خلاف په یوه عقیده باندې ایمان راوړل او بیا دهغه دپلی کولو لپاره هڅه کول او په لاره کې د وطن پریښودو ته تیاریدل او په

<sup>(23)</sup> دا حدیث ابن حبان رویات کړی دی، دحدیث شمیره: ۴۵۷۳.

جنګی امور کی برخه اخیستل دا ټول په اوسنی او معاصره اصطلاح کی سیاسی عملونه بلل کېږی، او درسول الله به نه زمانه کې ښځو دا ټول کارونه عملی کړی (24)، او هیچا هغوی ددی کار نه ندی منع کړی، او نه یی هم ورته ویلی چه دا کارونه تنها دنارینه کار دی. ښڅو چه دا نوع سیاسی عملونه انجامول نو داسلام ددین څخه دهغوی عمیقه پوهه او دهغه په حقانیت باندی دهغوی کلکه عقیده ددی فعالیتونو تر شا ولاړه وه او هغوی یی دی فعالیتونو ته هڅول، او د دوی دغه هڅه پدی دلالت کوی چه سیاسی فعالیت د دین جزء دی او هیڅکله هم ددین او دسیاست تر مینځ بیلوالی داسلام ددین په قاموس کې نشته، او هغه څوک چه غواړی سیاست ددین څخه بیل کړی، هغوی غواړی داسلام ددین څخه یوه اساسی او مهمه برخه بیله کړی، او دسیاست میدان هغه منفعت جویانو ته خالی کړی، چه غیر دخپل انانیت او هوسرانی څخه بل هدف په ژوندانه کې نلری، او دسیاست میدان به ددی په نتیجه کې داخلاقی او ټولنیز و مقاصدو نه یوخالی او دسیاست میدان جوړ شی.

ښځو د رسول الله علیه وخت کې هجرت کړی دی، هغوی قتال (جهاد) کې هم شرکت کړی دی، دمجاهدینو دزخمیانو په تداوی کې یی برخه اخیستی ده او هغوی ته د څښو داوبو په رسولو او ډودی په تهیه کولو کې یی و نډه اخیستی ده، اسماء بنت عمیس دهغه ښځو له جملی څخه ده چه هجرت یی کړی دی هغه حبشی ته هم هجرت کړی دی او له همدی کبله هغی ته د دوو هجرتونو څښته ویل کیږی. (25)

له انس بن مالک نه روایت دی چه رسول الله عَرِّالِیَّ به ام حرام بنت ملحان ته ورتلو، او یوځل دی وخت کی رسول الله عَرِّالِیَّ ویده شوی وو، او کله چه را پاڅیده نو هغه عَرِّالِیَّ خندل، ام حرام وایی: ماورته وویل: یا رسول الله ته ولی

<sup>(24)</sup> امام بخارى رحمة الله عليه د (باب غزو النساء وقتالهن) تر عنوان لاندى باب جوړ كړى، او سميه رضى الله عنها داسلام اولينه شهيده وه چه داسلام په لاره كې يې خپله روح وركړه. وگوره: يوسف قرضاوى، من فقه الدولة في الاسلام، ص: ١۶۴.

<sup>(25)</sup> عبدالحق الاشبيلي، الأحكام الشرعية الكبرى، ٢٠٠١م، مكتبة الرشد، عربستان سعودى، باب فضل اصحاب الهجر تين.

خاندی؟ هغه وویل: ماته دخپل امت څخه هغه غازیان وښودل شول چه دوی دالله په لاره کې غزا کوی او له بحر څخه تیریږی..... ام حرام وایی چه ما ورته وویل: یا رسول الله ته دعا وکړی چه ماهم ددوی له جملی نه وګرځوی، رسول الله عُریی ورته وویل چه ته ددوی له جملی څخه یی، همغه وو چه ام حرام دمعاویه ابن ابی سفیان په زمانه کې په غزا کې له بحر نه پوری وتله، او کله چه پوری وتله نو دخپل آس څخه ولویده او شهیده شوه. (26)

نن ورځ او په اوس زمانه د اعلاء کلمة الله لپاره دجهاد مجالونه زبنت ډیر دی، دا کوششونه که داسلامی ټولنی دتقویت او پرمختیا په هکله وشی، او دظلم او تجاوز مخه ونیول شی، او معلومه خبره ده چه د مسلمانی ټولنی دتقویت او پرمختیا او داجتماعی عدالت دتامین په صورت کې به اسلامی ټولنه پدی وتوانیږی چه داسلام غږ دنړی نورو خلکو ته په بنه شکل سره ورسوی، هغوی داسلام ددین په حقانیت باندی قانع کړی، او پدی یی هم قانع کړی چه داسلام دین په اوسنی عصر کې یوه پرمختللی ټولنه هم په سم شکل سره تنظیمولای شی، دخلکو او وګړو ترمینځ اجتماعی عدالت تامینوالی شی دظلم او ناروا مخه نیولای شی، داټول هغه کې په بشپړه توکه برخه اخیستلای شی.

دټولنی دپرمختګ لپاره کار کول ډیره یوه لویه او وسیعه دایره ده چه دښځو وڼډه په هغه کې په مختلفو خواوو کې حتمی او ضروری ده، او دښځو دتوانمندیو او استعدادونو ځخه باید په هغه کې کار واخیستل شی، بالخصوص په تعلیم، ښوونه او روزنه، څیړنی او تحقیقات، صحت..... چه په دی رنګه شمولی پوهه سره دټولنی دآبادی لپاره پدی مقصدیت سره کار کول چه ټولنه دخپلو مقاصدو په خوا سم حرکت وکړی، او هغه وظیفی په سم شکل سره انجام کړی کومی چه داسلام مبارک دین دټولنی په غاړه ایښی دی، نو دټولنی په هره برخه کې کار کول جهاد حسابیږی او هغه سیاسی بڼه لری، او هغه عبادت هم دی ځکه چه په هغه کې بیا هڅه او تلاش دهغه وظایفو دښه انجامولو په خاطر دی ځکه چه په هغه کې بیا هڅه او تلاش دهغه وظایفو دښه انجامولو په خاطر

<sup>(26)</sup> دا حدیث امام بیهقی په سنن کبری کې روایت کړی دی، دحدیث شمیره: ۴۳۸۰.

صورت نیسی چه الله پاک هغه دټولنی څخه غواړی او دهغه په کولو باندی خوشحاله کېږی. او پدی نوع فهم کې بیا ددنیا او دآخرت تر مینځ تضاد له مینځه ځی او دانسان ټول کوشش او هڅه په ژوندانه کې یو مقصدیت پیدا کوی چه هغه دالله جل جلاله درضامندی او ټولنی دخدمت څخه عبارت دی. دټولنی هغه خدمت، کوم چه الله پاک په هغه باندی امر کړی دی، او ښځه پدی ټولو کارونو کې دنارینه تر خوا مساویانه مسؤولیت لری، البته دهغه ځانګړتیاوو په نظر کې نیولو سره کوم چه نارینه او ښځه یی لری، او دا ځانګړتیاوی بیا خپل وظیفی تأثیرات دنارینه او ښځی په کار اوفعالیت باندی هم پریږدی.

دغه پورته تصور هغه ددنیا او آخرت ترمینځ جلا والی کاملا له مینځه وړی کوم چه په اوس وخت کی دډیرو مسلمانانو په عقلیت باندی حاکم دی، یاهم دهغوی په اند انسان باید دآخرت لپاره ژوند وکړی چه هغه به بیا ددنیا په کار او بار پسی هومره نګرځی، او یا به هم ددنیا په کاروبار پسی پښی لوڅوی او بیا دهغه نه څوک ددین دکار پوښتنه نه کوی، اما داسلام په حقیقی مفهوم کی ددنیا او دآخرت د ودانولو ترمینځ هیځ تضاد نه شته، بلکه اسلام مسلمانانو ته امر کوی چه خپله دنیا او آخرت دواړه آباد کړی، او خپل آخرت ددنیا دعمران او آبادی له لاری جوړ کړی، نه هم د دنیا دویرانولو له لاری.

# **څلورم مطلب: كفايى واجبات او سياسى حقونه اول:** دكفايى واجباتو تعريف:

کفایی و اجبات هغه دینی الزامی غوښتنی دی چه دهغه په اداء کولو دټولنی ټول افراد مکلف دی، او که چیری هغه په ټولنه کې څوک په پوره شکل سره اداء کړی نو دنورو افرادو څخه د اداء کولو مسؤولیت پورته کېږی، اما که هیڅوک هم هغه اداء نکړی نو دټولنی ټول مکلف افراد ګنهکار کېږی، لکه مړی ته غسل ورکول، هغه ته کفن جوړول او دهغه دفن کول، دا ټول کفایی و اجب دی که چیری دا کار ترسره شو نو دټولنی دنورو خلکو نه د اداء کولو غوښتنه پورته کېږی، اما که چیری دا کار ونه شو نو ټوله ټولنه ګنهکاره کېږی، همدا رنګه دامر بالمعروف او نهی له منکر وظیفه، دغرق شوی انسان ژغورل،

دهغه عامه وظایفو اداء کول چه ټولنه په خپل حرکت کې هغه ته ضرورت لري لکه دخلافت دنده تر سر ه کول، دقضاء دنده تر سر ه کول، فتوا و ر کول، په ټولنه کی دنوو بیدا شوو مسایلو یه هکله شرعی حکم بیانول، ځکه چه ټولنه بی له دغو دندو د اداء کولو څخه سم او باعافیته ژوند نه شی کولای، همدا رنګه دټولنی دضرورت ور توکی او مواد تهیه کول، دټولنی دضرورت وړ غذایی مواد تیارول، دمریضانو دتداوی لپاره دکافی اندازی داکترانو او ددوا موجودیت او داسی نور دټولنی ضرورتونه..... تر دی اندازی چه دټولنی ضرورت پورته شی او ټولنه دنورو خلکو داحتیاج څخه ووزی، او ددی ټولو شیانو تیارول ځکه لازمي او حتمي دي، چه اسلام يوه داسې ټولنه غواړي چه د ژوندانه دټولو ضرورتونو په مورد کې خود کفا وي، په خپلو پښو ولاړه وي<sup>(27)</sup>، اودغير مسلمانو تولنو تر بر لاسى لاندى نه وى، الله پاك فرمايى: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ ٱللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ﴿(28)، ترجمه: الله پاک کافرانو ته په مسلمانانو باندی بر لاسی نه ورکوی. مفسرین پدی هکله چه دالله پاک دا وعده په هغه صورت کی ده چه مسلمانان خیلو تولو مکلفیتونو ته متوجه شی او هغه عملی کری، نو دغیر مسلمانانو برالسي به هم يه مسلمانانو باندي ختم شي، او حقيقت هم دادي چه که مسلمانان دخپلی ټولنی ټول ضرورتونه پوره کړی او پرديو ته احتياج نه وی نو y یر دی به له کومی لاری پر مسلمانه ټولنه باندی بر لاسی تر لاسه کړی $^{(29)}$  او ددی تر خوا عینی واجبات او مکلفیتونه دی کوم چه دهغه یه اداء کولو دټولنی ټول افر اد مکلف دی، او که یو نفر هغه اداء کری نو دبل چاذمه نه بری خلاصیری، او دبل چا څخه نه ساقطيږي بلکه هر فرد بايد هغه اداء کړی، او ديته ځکه عيني واجبات وایی چه عین هر سری په خیله باید هغه اداء کری، او دهیچا ذمه تر هغه وخته ددی و اجباتو داداء کولو څخه نه خلاصیری تر څو چه خپله هغه اداء نکری.<sup>(30)</sup>

<sup>(27)</sup> بدى هكله وكوره: محمد الغزالي، مشكلات في طريق الحياة الإسلامية، ص: 16.

<sup>(28)</sup> دالنساء سورت، ۱۴۱ آیت.

<sup>(29)</sup> دكفايى واجباتو دتعريف په هكله وكوره: جمال الدين عبد الرحيم بن الحسن الإسنوي الشافعي، نهاية السول في شرح منهاج الأصول، 185/1، او علي بن عبد الكافي السبكي، او دهغه زوى تاج الدين عبد الوهاب بن على السبكي، الإبهاج في شرح المنهاج، 100/1.

<sup>(30)</sup> دعبني واجب دتعريف به هكله وكوره: حسن محمد مقبول الأهدل، أصول الفقه الإسلامي، ص: 79.

#### دوهم: دكفايي واجباتو مقصد او هدف:

په كفايي واجباتو كى شرعي اساسى مقصد او هدف دخلكو دعمومى منافعو او مصالحو ساتل او په سياسى ، اقتصادى، اجتماعى، عسكرى..... ډګرونو كى دټولنى دسم او تمدنى حركت لپاره دضرورتونو برابرول او تهيه كول دى، لكه دخليفه او حاكم انتخابول چه په هغه كى دامانت او قوت دوه اساسى صفتونه وجود ولرى، ددى پخاطر چه دخلكو تر مينځ عدالت تأمين كړى، او دخلكو منافع داسلامى شريعت داصولو او ضوابطو په رڼا كى وساتى او هغه ته وده وركړى.

همدارنګه په عامه شأن کې دنصيحت، انتقاد، خطاګانو ته ګوته نيولو مسؤوليت ددې پخاطر دکفايي مکلفيتونو په جمله کې راغلي تر څو دهغه دعملي کولو په نتيجه کې په عامه شأن کې نواقص او کمبوديګاني کمي شي او تصرفات پکې دخلکو دمنافعو سره سر وخوري، او له همدې ځايه ده چه ددې مسؤوليت د سم اداء کولو په خاطر بايد په ټولنه کې هغه مؤسسات او ارګانونه ايجاد شي، کوم چه دنصيحت وظيفه د ژوندانه په ټولو ساحاتو کې عملي کړاي شي، او لکه څنګه چه نصيحت او احتساب په عامه ډګر کې واجب دی، دهغه ارګانونو جوړول هم واجب او شرعي مکلفيت دي، کوم چه ددې ارګانونو نه بغير دهغه اداء کول په مطلوبه شکل سره ممکن نه وي، او لکه علماء چه وايي، کله چه يو مقصد بغير د معيني وسيلي داستعمال څخه ممکن نه وي، نو د همغي وسيلي کارول هم واجب ګرځي او په دې ځاي کې وسيله دمقصد حکم اخلي، اما دا مکلفيت په معين شخص پورې اړه ناري بلکه ټولنه په مجموعي شکل سره په مخه مکلفيت

همدارنگه دتعلیمی مؤسسات جوړول ترڅو دخلکو دژوندانه دمختلفو څانگو لپاره په کار پوه او متخصص افرادوروزی او ټولنی ته یی وړاندی کړی، او بیا داسی نظام او ترتیب جوړول تر څو ددی افرادو څخه په اعظمی شکل سره دهر چانه دخپل تخصص او توانمندی په اساس دټولنی دپرمختګ او هوساینی لپاره کار واخیستل شی، او همدارنگه دخلکو داساسی ضرورتونو دپورته کولو په

خاطر زراعت او مالداری ته داسی و ده ورکول چه دډوډی اساسی ضرورت پوره کړی، او ملت دلوږی نه پردیو ته لاس اوږد نه کړی، او همدارنګه دصنعت په برخه کې دټولنی دضرورتونو دپورته کولو او دملت دکفایت او ضرورت په انداز صنعتی توکې جوړول کوم چه دژوندانه په ټولو خواوو کې په کاریږی، دا ټول کفایی و اجبات دی چه مقصد پکې دخلکو عامه منافع ساتل دی.

ددی ټولو کارونو کول دینی واجب دی او شرعی مکلفیت دی چه په ټول امت باندی دهغه اداء کول لازمی دی، که څه هم دا هر یو کار په انفرادی شکل سره دهر فرد په حق کی واجب ندی، لکه دیو فرد په هکله دزراعت دنده، هغه کولای شی زراعت وکړی او یایی هم ونه کړی، اما په مجموعی شکل سره امت مکلف دی چه دخپل ضرورت دپورته کولو په خاطر زراعت او کرنه وکړی او امت په دی هکله دپردیو دضرورت او احتیاج نه وباسی، له همدی خاطره دی چه فقهاء وایی چه یوکار کېدای شی دیو فرد په هکله مباح وی اما په مجموعی شکل سره هغه واجب وی. (31)

# دريم: دسياست په ډګر کې کفايي واجبات او په هغه کې دښځې ونډه: الف: دقوي او امين حاکم انتخابول:

ټول فقهاء پدی اتفاق دی چه په مسلمانانو واجب ده چه دځان لپاره سیاسی مشر (چه هغه ته په اسلامی ادبیاتو کې خلیفه او یاهم امیر المؤمنین وایی) انتخاب کړی (32)، او فقهاء دهغه دانتخاب په هکله دوه اساسی صفتونه ( امانت او توامندی) دشرط په حیث مطرح کوی، خو دا وجوب یو معین فرد ته متوجه ندی بلکه ټوله ټولنه په دی مکلفه ده چه دځان لپاره مشر انتخاب کړی ترڅو دهغوی په نیابت سره په خلکوکې اسلامی قوانین نافذ ګړی او دخلکو منافع وساتی او هغه ته وده ورکړی، نودا مکلفیت کفایی مکلفیت دی، او هغه وخت دا مکلفیت

<sup>(31)</sup> يه كفايى او عينى واجباتو كى دشرعى مقاصدو يه هكله وكوره: إبراهيم بن موسى اللخمي الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، 177/1، او عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، 41/1، او عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، الأشباه والنظائر 410/1.

<sup>(32)</sup> وكوره: عبود العسكرى، اصول المعارضة السياسية في الاسلام. ١٩٩٧م اوله طبعه، دار النمير للنشر والتوزيع، دمشق، ص: ٥٣ ـ ٥٧.

دخلکو داور څخه ساقطیري چه هغوي دخیل ځان لپاره وړ خلیفه، مشر او امیر انتخاب کړی، او بیا په همیشنی او پرله پسی توګه دهغه داسی دقیقه څارنه وكړى، چه هغه په خپلو تصرفاتو كى دخلكو منافع وساتى او دهغه څخه كوږ نشی (33)، او دا کار یو سیاسی فعالیت دی چی دټولنی ټول افراد باید په هغه کی ونډه واخلی، داکار نفلی او ياهم تطوعی کار ندی او نه هم مباح کار دی چه په نه کولو یی انسان ته کومه ملامتی نه متوجه کبری، بلکه داکار شرعی واجب چه که ټولنه په هغه کې سستې وکړی او دځان لپاره امير او مشر انتخاب نه کړی په ټولنه کې ګډو ډې راځي، او دخلکو مال او ځان په خطر کې لویږي، او که یو نفر انتخاب کری خو هغه امانتدار نه وی اخلاص، صداقت او تقوی و نه لری نو دملی او ټولنيزې شتمني څخه به ناوړه استفاده وکړی، او دهغه په توزيع کې به عدالت رعایت نه کړی، او که هغه علم او اداری توانمندی ونه لری نو دهغه دبی کفایتی له وجهی به دملت منافع ضابع شی، له دی امله په ملت باندی دا واجب ده چه دوی دشرایطو برابر مشر انتخاب کری، او که دا کار ونه کری نو دوی به ټول يو دشر عي واجب په اداء کولو کي سستي کړی وي او دوي الله پاک ته مسؤول دی او گنهکار دی، او دهغوی دگنهکاریدو تر خوا په دنیا کی هم خلکو ته او او ددوی منافعو ته ددی ګناه ضرر رسیږی، او دامکلفیت دټولنی دټولو افرادو په هکله دی او په شریعت کې هیڅ داسې دلیل نشته چه ښځې له دی مكلفيت څخه مستثنى وى، او ښځه په عمومي مكلفيت كى دنارينه سره په كفايي و اجباتو کی دخیل تو آن او طاقت یه انداز و شامله ده.

نو داکار یو سیاسی فعالیت چه دهغه په اړه فعالیتونه غربی ادبیات دسیاسی حقوقو په نوم بولی ولی په اسلامی ادبیاتو کې (لکه څنګه مو چه مخکې وویل) بهتر ده چه سیاسی مکلفیتونه ورته ووایو، چه دنارینه او ښځو دواړه دا مکلفیت لری، پدی هکله دعایشه رضی الله عنها توصیه او نصیحت راته یاد شو چه دعمر رضی الله عنه نه یی دوفات دشیبو څخه دمخه ویلی وو چه اسلامی امت دګډوډی په حال کې مه پریږده او دهغوی لپاره مشر وټاکه.

<sup>(33)</sup> له همدى فقهى قاعده رامينځ ته شوى چه وايى (تصرف الامام منوط بالمصلحة) ترجمه: دامام دتصرف صحت دمصلحت دمتحقق كېدو سره تړلى دى. وګوره په دى هكله: مصطفى أحمد الزرقاء ، المدخل الفقهى العام، دار الفكر، دمشق ط/10 ، 1968م.

#### ب: دحكومت به تصرفاتو دملى نظارت او خارنى دنظام رامينځ ته كول:

اسلامی شریعت چه د قوی او امین مشر په انتخابولو امر کړی، هغه ددی په خاطر چه وتوانیدلای شی سمه حکومتداری رامینځ ته کړی، او دخلکو دخادم حکومت په حیث عرض اندام وکړی، دخلکو منافع وساتی او فرصتونه په خلکو کې په عادلانه شکل سره تقسیم کړی، دداسی حکومتداری رامینځ ته کول یو شرعی مکلفیت دی او امت دهغه په اداء کولو او عملی کولو باندی مکلف دی، او له همدی ځایه ده چه باید داسی ارګانونه او مؤسسات جوړ شی چه دسمی او راشدی حکومت داری دموجودیت ضمانت ورکړلای شی.

دیوسم او مسؤول پارلمان (دخلکو دنماینده مجلس) موجودیت تر ډیره حده پوری دښی حکومتداری ضمانت په انسانی ټولنه کې کولای شی، دنورو مدنی هغه ټولنو موجودیت، کومی چه دعامه منافعو په هکله دحکومت دتصرفاتو نظارت او څارنه وکړی، هغه هم دښی حکومتداری دضمانتونو دفعالولو سره کمک کوی، او که چیری داسی څرګند شی چه حکومت په خپلو تصرفاتو کې دملت منافع نه ساتی نو همدا ملی او تولینز نهادونه داسی قانونی فشارونه ایجادولی شی چه دحکومت دناسمو تصرفاتو مخه ونیسی.

ددې لپاره چه مدنی ټولنی خپله وظیفه دحکومت دڅارنی په هکله په سم شکل سره اداء کړی، نو دحکومت د اداء او کار کرد دکچی دمعلومولو په خاطر د تحقیقات مراکزو اهمیت باید له نظره ونه ایستل شی، تحقیقاتی مراکز دواقعیتونو دپیژندلو او دملت دضرور تونو دکچی او بیا دهغه ضرور تونو دپور ته کولو لپاره کړنی او عملونه په سم شکل سره پرتله کولای شی، او هغه بیا دامکاناتو او فرصتونو او موانعو په رڼا کې په سم شکل سره تحلیلولای شی، او په دی تحلیل کی نارسیو او غلطو فعالیتونو او تصرفاتو ته ګوته نیولی شی، چه دا کار دسمی او راشده حکومتداری دموجودیت سره کمک کوی، او ددی ټولو وسایلو په کار اچول دسمی حکومتداری دراوستلو په خاطر یو شرعی واجب دی چه دهغه اداء کول په کوم خاص فرد پوری اړه نلری بلکه ټولنه په مجموع کې په هغه مکلفه دی، چه نارینه او بنځی ټول په هغه کې شاملی دی، او دا فعالیتونو په فعالیتونو په فعالیتونو په فعالیتونو په ویکاټ کی ځای نیسی.

#### ج: دحق په استعمال کې سلبي تعسف او کفايي واجبات:

دحق په استعمال کې تعسف په حقوقی او قانونی اصطلاح کې دغیر مشروع هدف لپاره دحق داستعمال په معنی راغلی، او یاهم دحق استعمالول پداسی شکل سره چه نورو ته دهغه څخه ضرر ورسیږی، او یاهم هغه فایده چه دحق څښتن ته رسیږی دهغه ضرر پرتله ډیره کمه وی چه بل چاته یی دحق داستعمالولو په نتیجه کې رسوی، او یاهم داچه دحق په موجب سره نور څوک دخپلو مصالحو دلاس ته راوړلو نه منع کړی پداسی حال کې دهغه مصالحو ترلاسه کول دحق څښتن ته هیڅ ضرر هم نه رسوی، چه داټول انوع دفعل او کړلو په جانب کې دی، اما سلبی تعسف دسیاست په ډګر کې دهغه واجباتو او مکلفیتونو پریښودلو او نه عملی کولو ته وایی دی چه دهغه په نتیجه کې دټولنی مشروع او روا مصالحو ته ضرر او تاوان ورسیږی. (<sup>34)</sup>

اما اسلامی شریعت چه حقوقو ته دمکلفیتونو سره پیوست ورکوی، دحقوقو داستعمال په هکله سلبی او منفی تعسف او ناوړه شدت له مینځه وړی، او په انسان کی ایجابی او مثبت روش او چلند ایجادوی، او لدی امله چه دحق استعمالول هغه ته په معینه مرحله کی څه معین منفعت نه جلبوی تر دی بهانه لاندی ټولنی ته دحقوقو دنه استعمال په واسطه ضرر نه رسوی، چه البته دا هغه قانونی او حقوقی مثبت ټکی دی چه په اسلامی تشریعاتو کی چه دحقوقو استعمال دمکلفیتونو په بڼه کی مطرح کوی، پروت دی، او دا مطلب یو دهغه پیرو ټکو څخه دی چه داسلامی تشریعاتو او قانونګذاریو ښیګنی نظر غربی تشریعاتو ته ثابتوی، او دا ثابتوی چه اسلامی تشریعات په ټولنه باندی دقانونی قاعدی مختلفو آثارو ته متوجه دی او هغه رنګه یی هغه تنظیم کړی دی چه دټولنی هراړخیزی منافع تأمینوی، او داسی نه دی لکه غربی تشریعاتی نظام چه دقضیی یو طرف ته متوجه کېږی اما بل طرف آثار یی دغربی قانونګذار دسترګو نه غایب وی، چه دا امر په مجموع کی داسلامی شریعت کمال او دسترګو نه غایب وی، چه دا امر په مجموع کی داسلامی شریعت کمال او هراړخیز توب ثابتوی.

<sup>(34)</sup> وكوره: محمد فتحى دريني، نظرية التعسف في استخدام الحق، ١٩٨٧م، دار البشير، عمان.

### پنځم مطلب : په صدر اسلام کې دښڅو دسياسي مواقفو اودريځونو نموني او دسياسي پوهاوي د لوړتيا تشريعي ضمانتونه

#### اول: په صدر اسلام کې دښځو دسياسي موقفونو نمونې:

موږ په مطالبو کې کله ناکله په صدر اسلام کې دمختلفو سیاسي فعالیتونو نموني نموني ذکر کړی دی، خو دلته دلږ ځه زیات وضاحت لپاره دوه نوری نمونی دسیاسي فعالیت په هکله ذکر کوم چه هغه دابوبکر صدیق رضي الله ددوه لورګانو دوه مواقف دی، کوم چه یوه یې دمسلمانانو مور ده (ام المؤمنین عایشه رضي الله عنها) او بله دهغهی مشره خور ده کومه چه دزبیر بن العوام میرمن وه او دعبدالله بن زبیر موره وه، هغه چه درسول الله میسی دهجرت په وخت یې رسول الله میسی او خپل پلار (ابوبکر رضی الله عنه ته ډوډی رسوله) چه هغه کار هم په خپل ذات کې یو سیاسي فعالیت وو، دلته دغه دوه نمونی دبیلګی په شکل سره یادوم، ترڅو دنن ورځ ښځی په دی دوو قیادی او رهبرو ښځو پسی اقتداء وکړی، او دعادتونو او رواجونو کړی هغوی داسلام دتمدنی حرکت دغوښتنو نه منع نه کړی.

#### الف: دعايشه رضى الله عنها شركت دجمل به واقعه كى:

عایشه رضی الله عنها د علی ابن ابی طالب دخلافت په وخت کی دئینو اصحابو (زبیر بن العوام او طلحه بن عبیدالله) په ملګرتیا دعثمان ابن عفان رضی الله عنه دقاتلانو دقصاص غوښتنه وکړه او دبصری په طرف باندی یی حرکت وکړ، تر څو دوی دهغه ځای څخه دعثمان رضی الله عنه دقاتلانو دقصاص غوښتنه وکوی، او په علی رضی الله عنه باندی پدی هکله فشار وارد کړی، اما ددی حرکت په نتیجه کی ددواړو صفونو تر مینځ جنګ ونښت چه ډیر صحابه په هغه کی شهیدان شول، زبیر بن العوام هم په هغه کی شهید شو او طلحه بن عبیدالله هم په هغه کی شهید شو.

دعایشه رضی الله عنها دا موقف پدی دلالت کوی چه هغه لوړه سیاسی پوهه در لوده او دمسلمانانو دامور په اړه یی مثبت فکر کاوه او دهغه په هکله یی

دمسؤولیت احساس کاوه، چه دعایشه رضی الله عنها دی تصرف په دی دلالت کوی چه دښځی شرکت په سیاسی قضایاوو کې دصحابه وو په وخت کې یو منل شی امر وو، اګر چه دعایشه رضی الله عنها مخالفت دعلی رضی الله په مقابل کې دډیرو علماو له طرفه منل شوی ندی، او هغه ددی په خاطر چه عایشه رضی الله عنها پدی موقف کې په صواب باندی نه وه، او عایشه رضی الله عنها خپله هم ددی وتلو نه پښیمانه وه، او ډیر خلک خو چه ددی حادثی په عمق باندی نه پوهیږی داسی استدلال کوی چه عایشه رضی الله عنها چه خپله ددی موقف نه پښیمانه وه، نو څرنګه دهغی په موقف باندی دښځو لپاره په سیاسی فعالیت کې د د د دادی چه عایشه رضی الله عنها پدی پښیمانه نه وه چه هغه ولی په سیاسی فعالیت کې شرکت رضی الله عنها پدی پښیمانه نه وه چه هغه ولی په سیاسی فعالیت کې شرکت دی اجتهادی موقف کې پښیمانه وه، چه دی هغی په نتیجه کې ډیر مسلمانان په د د و طرفونو کې شهیدان شول، او بل درسول الله میکی هغه حدیث ور په یاد شو، په کوم کې چه دهغی نه دعایشه رضی الله عنها په دی موقف کې ناصوابی معلومیږی. (35)

## ب: داسماء بنت ابی بکر دحق خبره دظالم حاکم (حجاج بن یوسف) په مقابل کی:

امام بیهقی له طارق ابن شهاب نه روایت کوی چه له رسول الله علیه خه پوښتنه وشوه چه یا رسول الله کوم جهاد بهتر دی، هغه وویل: دحق کلمه دظالم سلطان په مخ کی. (36) او دظالم سلطان په مقابل کی حق خبره کول په نن ورځ اصطلاحاتو کی پوره سیاسی عمل ګڼل کېږی، چه داکار اسماء بنت ابوبکر دحجاج بن یوسف کله چه عبدالله بن زبیر په شهادت ورساوه دهغه مور اسماء بنت ابوبکر ته راغی او ورته یی وویل: ودی لیدل چه دالله ددښمن سره می څه وکړل؟ (دحجاج مطلب دهغه دزوی عبدالله بن زبیر وژل وو) اسماء بنت ابوبکر ورته وویل: ما ولیدل چه تا دهغه دنیا خرابه

<sup>(35)</sup> وكوره: يوسف قرضاوى، من فقه الدولة في الاسلام، ص: ١٩٤.

<sup>(36)</sup> امام بيهقى، السنن الكبرى، دحديث شميره: ٧٨٣٤.

کړه او هغه ستا آخرت درباندی خراب کړ، ما واوریدل چه تا هغه ته ویلی: ای دذات النطاقین زویه! په الله دی زما قسم وی چه زه ذات النطاقین یم، په یو نطاق (ټوټه درخت) باندی می درسول الله عَرِّیِ او دابوبکر ډوډی نیوله، او بل نطاق خو هغه دی چه ښځه هغه ته همیشه ضرورت لری، داسی روایت دی چه په ثقیف کې یو دوراغجن او یو هلاک کوونکې شته، درواغجن خو مو ولید (37) اما هلاک کوونکې فکر کوم چه تاسی یی، نو بیا ځنی پورته شوه او بیا ورته راونه گرځیده. (38)

#### دوهم: په اسلامي شريعت کې د ښځو دسياسي پوهاوي دلوړتيا هڅه:

داسلام مبارک دین دښځو مشارکت ته په مختلفو ساحاتو دژوندانه کې يوره توجه کری ده، جو مات ته دینځه و خت لمانځه لیار ه حاضر پدل، دجمعی لمونځ کول او دعید لمانځه ته حاضریدل، دا ټول هغه وسایل دی چه دعبادتی او دنز کبوی مقاصدو تر څنګ اسلام دښځي دسياسي شعور او پوهاوي دلوړتيا په خاطر ښځه دهغه په حضور باندي مکلفه کړې ده، او جومات خو هغه دمسلمانانو دټوليدو ورځني ځای دی چه دهغې له لارې مسلمان داسلامي ټولني دحال ځخه خبريږي، او امام دجمعي په ورځ مسلمانان هغه څه ته متوجه کوي چه د اسلامي ټولنی لیاره یکار وی او یاهم هغه مهم حوادث خلکو ته شرح کوی کوم چه دهفتی په جریان کی په ټولنه کی او پا هم دټولنی په اړه واقع شوی وی، او ددی په خاطر چه ښخو دټولني دحرکت څخه په فاصله کې نوی،نورسول الله عَيْاليَّه امر کری دی چه ښځی باید څوک دجومات څخه منع نه کړی، تر څو هغه دټولنی دحرکت او یه هغه باندی دیوهی څخه لیری پاتی نه شی، او له هغه خیر او سیکنو څخه محرومه نه شي کوم چه په جومات کې وجود لري، ځکه جومات خو داسلام له نظره او دخیل تاریخی موجودیت له نظره دعبادت، علم او سیاست رون مركز دى، رسول الله عَلَيْ فرمايى: (تاسى دالله وينحى دالله دمساجدو خخه مه منع کوی) $^{(39)}$  او رسول الله ﷺ چه دالله پیغمیر دی پوهیده چه کله به په امت

<sup>(37)</sup> هغه مختار بن ابی عبید ثقفی وو چه دنبوت دعوی یی وکړه او بیا دجنګ نه ورسته ووژل شو.

<sup>(38)</sup> دا حدیث امام مسلم داصحاب کر امو په فضایلو کې راوړی دی.

<sup>(39)</sup> دا حدیث امام مسلم په خپل صحیح کتاب کې راوړی دی، دحدیث شمیره: ۴۴۲.

کی داسی کسان پیدا شی چه هغوی به ددینداری تر عنوان لاندی او دفساد نه دمخنیوی تر عنوان لاندی بیا بنځه دټولنی دامور څخه منزوی کول وغواړی، او هغه به په کور کی داسی بندی کول وغواړی چه ددوه ځلو څخه زیات به دخپل کور څخه ونه وزی، یوځل دواده په ورځ چه دپلار دکور څخه دمیړه کورته ووزی او دو هم ځل کله چه وفات شی نو قبرته دخپل کور څخه ووزی، او حقیقتا په داسی ذهنیت باندی خلک اوس هم په ټولنه کی ډیر شته دی چه په اخلاص کی یی کېدای شی کمی نه وی، اما عملا یی اسلامی دعوت ته ډیره صدمه رسولی ده.

دا پورته مطلب خو دپنځه وخته لمونځ په هکله او دجمعی دلمانځه دحضور په هکله وو، چه کېدای شی څوک ووایی چه دی که دسیاسی پوهاوی په هکله څه خبره نشته، خو دا خبره ددوه عیدونو په ورځ دعیدګاه میدان ته دحضور څخه په ځلانده توګه معلومیږی، دام عطیه رضی الله عنها نه روایت دی: (موږ ته امر کېده چه دعید په ورځ عیدګاه ته لاړ شو، پیغله هم لاړه شی، حتی که ښځه دحیض په حالت کې وی هغه هم لاړه شی، دخلکو په شا کې ودریږی دهغوی سره تکبیرات زمزمه کړی، دهغوی سره دعا زمزمه کړی، او دهغی ورځی دبرکت او پاکې څخه برخمن شی)(40) دحفصه رضی الله عنها نه روایت دی چه دهغی خور درسول الله سیاله نه پوښتنه وکړه، چه که زموږ څخه کومه ښځه جلباب (څادر) ونه لری نو هغی ته اجازه شته چی عیدګاه ته حاضره نشی؟ رسول الله سیاله ورته وویل، هغه دی دخپلی خور سره په چادر کې پرده وکړی رسول الله سی، ترځو دخیر نه او دمسلمانانو ددعانه محرومه نه شی.

دعید کلنی اجتماعی هغه عامه اجتماع ده چه په هغه کی دمسلمانانو د ژوندانه په مهمو او عامو مسایلو کی خبره کېږی، دهغی له لاری مسلمانان دخپلو امورو او مسایلو نه خبریږی، او خپلو مسؤولیتونو ته متوجه کېږی، او له دی لاری مسلمانان سیاسی پوهاوی ترلاسه کوی او دټولنی دجریاناتو نه خبریږی، او دشرعی نصوصو تاکېد په دی باندی چه ښځی باید دی اجتماع ته

<sup>(40)</sup> دا حدیث امام بخاری په خپل صحیح کې روایت کړی دی، دحدیث شمیره: ۹۲۸.

حاضری شی، ولو که حایض هم وی او یا خپل ټکری ونه لری باید حاضره شی، او دا ټول په دی دلالت کوی، چه داسلام مبارک دین نه غواړی ښځه په ټولنه کې دټولنی دعمومی حرکت څخه منزوی شی، که چیری دعید په ورځ دښځو دوتلو څخه تنها عید دلمانځه اداء کول وای، نو حایض ښځی ته به ددی اجتماع دحضور امر نه کېده، اما دا امر په داسی حال کې چه هغه لمونځ هم نه شی اداء کولای دسیاسی شعور دلوړتیا او دمسلمانانو دټولنی دعمومی خبر او برکت چه هماغه ټولنیزو مسؤولیتونو ته متوجه کېدل او ددعا دبرکت څخه مستفید کېدل دی، افاده کوی.

#### دآخرخبره

ددې لیکنې په پای کې هغه خلاصه نتایج چه لاس ته می راوړي په لاندې تکو کې محترمو لوستونکو ته وړاندې کوم:

- دسیاست دډګر داصلاح لپاره کار کول او دهغه لپاره هڅه کول، دټولنی دپرمختګ لپاره ضروری عمل دی، او پرته د یوی سالمی اداری څخه چه دهیواد واک یی پلاس کی وی، ملت دترقی او پرمختک په لوری حرکت نه شی کولای، او ددی ضرورت دپورته کولو په خاطر باید ښځی دنارینه وو تر خوا د راشدی او سالمی سیاسی اداری درامینځ ته کولو په خاطر خپل ټول کوشش دمختلفو لارو څخه ترسره کړی، او ددوی دتوانمندیو او طاقتونو څخه دټولنی دمتعددو خواوو دجوړښت په خاطر بایدکار واخیستل شی.
- دسیاسی اصلاح لپاره کار کول، او پدی هکله سیاسی فعالیت کول دټول امت مکلفیت دی چه فقهاء هغه ته کفایی واجبات وایی، او ښځه پدی عمومی مکلفیت کی شامله ده، او په شریعت کی هیڅ داسی دلیل نه شته چه ښځه یدی ساحه کی دعمومی مکلفیت څخه استثناء کړی.
- دداسی مؤسساتو او ارګانونو جوړول ډیر ضروری دی، چه دهغی لاری ښځی وکولای شی دراشده حکومتداری درامینځ ته کېدو لپاره هڅی وکړی،

او دهغی لاری وکولای شی داسی نوع دفشار واردولو لاری جوړی کړی چه حکومتداری خپلو وظایفو ته متوجه کړی، او دکږی لاری نه یی سمی ته راولي، او داکار داسلامي امت سترایژیکو او تمدنی اهدافو ته درسیدو په خاطر ضروری دی، او بی له دې امت داستبداد، فردی انانیت او عقب ماندګی دحلقو څخه نشی وتلای.

- دسیاسی مکلفیتونو اصطلاح مناسبه او سمه اصطلاح ده، او دا اصطلاح دشر عی مقاصدو او دټولیزو مکلفیتونو دطبیعت سره سمون خوری، ځګه دټولنیزو مکلفیتونو په عملی کېدو پورې دامت نهضت او پرمختګ تړلی دی، اما دسیاسی حقوقو اصطلاح (کومه چه په غربی سیاسی اصطلاحاتو کی یی رواج موندلی) سلبی موقف رامینځ ته کړی، او دی کار دامت عامه منافعو ته ډیر ضرر رسولی دی.
- په صدر اسلام کې دښځې دسیاسي مشارکت ډیرې عالی نمونی وجود لری، هغوی په اسلام باندې ایمان راوړ او دجاهلیت دژوندانه دمنهج دبدلیدو لپاره یې ملا وتړله، دالهی منهج دحاکمیت لپاره یې هڅې وکړې په داسی حالی کې چه دمشرکېنو دسخت ګواښ سره مخ وو، دالله په لاره کې یې هجرت وکړ، دجهاد په مختلفو برخو کې یې شرکت وکړ، او دحکومتداري خواته یې توجه وکړه او په سیاسي اموراتو کې یې دمشورو ورکولو، انتقاد کول، دحاکم په مخکې دحق ویلو دنده ترسره کړه.
- دامت دنهضت او ترقی دغوښتنو څخه داده چه دټولنی ټول عناصر (نارینه او ښځی) ټول دټولنی دجوړیدو او اصلاح طرف ته حرکت وکړی، خپلی ګوتی په نواقصو کېږدی، دټولنی دعامه امورو په هکله دکږو او ناوړه تصرفاتو دسمولو کوشش او هڅه وکړی، چه ددی کوششونو په سر کې دسیاسی اصلاح مسؤولیت دی، جه هغه یو نفلی کار ندی بلکه داکار دکفایی واجباتو څخه شمیرل کېږی چه دټول امت په اوږو باندی ایښودل شوی دی، او ښځه پدی دنده کې فعاله و نډه اخیستلی شی، او دهغی په غیاب سره دسیاسی اصلاح او سمون لپاره کوششونه تضعیف او کمزوری کېږی.

• یه اسلامی ټولنه کی دښځی دسیاسی مشارکت در مینو دنه ایجاد په صورت کی به داسلام دسمنان دسکی دآزادی او دسکی دحقوقو تر عنوان لاندی دټولنی دا مهم قشر په داسی ناروا فعالتیونو کې بسیج او منظم کړی، چه هغه به دامت او هیواد دستراتیژیکو منافعو سره یه ټکرکی وی، او ځینی مغرضي حلقي به په دې هکله پوره فعالي شي.

#### د منابعو فهرس :

- 1 قرآن كريم.
- 2 احمد عبدالله عوضى، به اسلامى شريعت كى در عيت سياسى حقوق او دوضعى نظامونو سره دهغه مقايسة (الحقوق السياسيه للرعية في الشريعة الاسلامية مقارناً بالنظم الوضعية) به مقايسوى فقه کې دماستری رساله، چه داحمد علی ازرق تر سرپرستی لاندی لکېل شوی چه په ۱۹۹۴م کال کی دامدر مان اسلامی یو هنتون ته و راندی شوی.
  - 3 إسماعيل بن كثير القرشي. البداية والنهاية، مكتبة المعارف، بيروت.
- 4- اسماء بنت محمد احمد زياده ( دور المرأة السياسي في عهد النبي والخلفاء الراشدين ) دار السلام، اوله طبعه، ۲۰۰۱م.
- 5 سليمان بن موسى الأندلسي، الاكتفاء بما تضمنه من مغازي رسول الله والثلاثة الخلفاء، تحقيق: د. محمد كمال الدين، عالم الكتب، بيروت، 1997هـ، الطبعة الأولى.
  - 6- عبدالحق الاشبيلي، الأحكام الشرعية الكبرى، ٢٠٠١م، مكتبة الرشد، عربستان سعودى.
- 7 عبدالحليم ابو شقه، دښځي آزادي درسالت په عصر کې (تحرير المرأة في عصر الرسالة) دوم جزء (دښځي مشارکت په اجتماعي ژوندانه کي) دار القلم، اوله طبعه.
- 8 عبدالرحمن بن على بن جوزى، دعمر بن خطاب سيرت (سيرة عمر بن الخطاب) ، دار الكتب العلمية، بير و ت.
- 9- عبدالرحمن عبدالخالق، شورى داسلامى حكومت تر سيورى لاندى ( الشورى في ظل الحكم الاسلامي ) ١٩٧٥م سلفي مطبعه، كويت.
  - 10 عبدالرزاق سنهوري، اصول القانون، منشأ معارف، اسكندرية، مصر
    - 11 عبدالوهاب خلاف، السياسة الشرعية، ١٩٧٧م، دار الأنصار.
- 12 عبد الملك بن هشام بن أيوب، السيرة النبوية، تحقيق: عبدالرؤوف سعد، دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى، 1411هـ.
- 13 عبود العسكرى، اصول المعارضة السياسية في الاسلام. ١٩٩٧م اوله طبعه، دار النمير للنشر والتوزيع، دمشق.
  - 14 على ابن احمد ابن حزم ظاهرى، الإحكام في أصول الأحكام، دار الأفاق الجديدة.

#### په اسلام کې دښځې سياسي حقوق

- 15 ـ محمد بن إسماعيل البخاري، أبو عبدالله ت 256هـ، الجامع الصحيح، تحقيق: مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، بيروت، ط/1 ، 1407هـ 1987م.
- 16 محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، شمس الدين ت 751هـ، أعلام الموقعين عن رب العالمين، دار الفكر ، بيروت لبنان ، 1997م.
- 17 محمد بن جرير الطبري، تاريخ الأمم والملوك، دار الكتب العلمية، بيروت، 1407هـ، الطبعة الأولى.
- 18 محمد بن حبّان بن أحمد التميمي البستي، أبوحاتم ت 354هـ، صحيح ابن حبّان بترتيب ابن بلبان، مؤسسة الرسالة ، بيروت، ط/1 ، 1414هـ 1993م، تحقيق: شعيب الأرنؤوط.
- 19 محمد بن عيسى الترمذي السلمي، أبو عيسى ت 279هـ، الجامع الصحيح ، تحقيق: احمد محمد شاكر و آخرون، دار إحياء التراث العربي ، بيروت.
  - 20 محمد فتحى دريني، نظرية التعسف في استخدام الحق، ١٩٨٧م دار البشير، عمان.
- 21 محمد بن محمد الغزالي (505هـ) المستصفى في أصول الفقه ، دار الكتب العلمية ، بيروت الطبعة الأولى 1413هـ، بتحقيق محمد بن عبدالسلام عبد الكافي.
  - 22 مصطفى أحمد الزرقاء، المدخل الفقهى العام، دار الفكر، دمشق ط/10 ، 1968م.
  - 23 يوسف قرضاوي، من فقه الدولة في الاسلام، دريمه طبعه، ٢٠٠١م، دار الشروق، مصر



#### اسباب تغير فتوا

#### يوهنمل عبدالودود "عابد"

استاد پوهنحی شرعیات، پوهنتون تخار تخار – افغانستان

#### مقدمه:

باتوجه به اینکه محمد عَرِّ آخرین پیامبران ودین اسلام کاملترین ادیان وامت او بهترین امت ها است، برهمین اساس مفتیان وعلماء ربانی وارثان برحق دین اند ؛ چنانچه پیامبر عَرِّ فرموده است: " إن العلماء ورثة الأنبیاء إن الأنبیاء لم یورثوا دیناراً ولا درهماً إنما ورثوا العلم فمن أخذ به أخذ بحظ وافر " (17: ج 5 ص 48 شماره 2682)

علماء ورثه انبیاء اند ، یقینا انبیاء دینار ودر همی را به ارث نگذاشته اند، آنچه از آنها به ارث مانده است همانا علم میباشد، پس هرکه آنرا فرا گرفت در واقع بهره زیادی را کمایی کرده است.

علماء ومفتیان زمانیکه بار سنگین این مسئولیت را به دوش گرفتند، جهت پاسداری از آن از هیچگونه سعی وکوشش دریغ نورزیده، ودر جبهه های مختلف به هرگونه افکار الحادی و غیر اسلامی مبارزه نموده اند.

دانشمندان ومفتیان راستین، باتلاش مخلصانه خود، مسایل مربوط به دین را جمع آوری نموده و حکم آن مواردی را که در زمان پیامبر عربی نبوده و بعدها به پدید آمده و یا پدید خواهد آمد، بیان کرده اند . خداوند فهم دقیق و بصیرت درست را به آنان بخشیده است که سینه های مملو از معارف اسلامی شان مانند چشمه ها، مردم را در امور دینی و دینوی سیراب می سازد . هر قدر که در میان ملتی مفتیان دانشمند و با تقوی بیشتر باشند به ترقی و تعالی نزدیک شده و از انحطاط فکری و فر هنگی جلوگیری می شود . مرگ عالم و مفتی و اقعی مرگ جهان

شمرده شده است ، زیرا آنها مدافعین حق میباشند، واگر جانشینی نداشته باشند ، افرادی بی دانش بر کرسی إفتاء می نشینند که در نتیجه ملتی بی روح وجاهل بوجود می آید.

مفتیان با ایمان و تقوا در طول تاریخ با فقاهت دینی شان ، مسایل شریعت را از سر چشمه ای پاک الهی استخراج و میراث بزرگ فقه و حقوق اسلامی را هماهنگ با مقتضیات زمان و مکان ، همراه با تجدید نظر ، دیگر گونی عرف ، تحول مصیر ، تغییر علت و شناخت حالت مستفتی به جامعه بشری عرضه نمودند که تا جهان بر پا است از میوه آن در خت پر بار استفاده نموده و از چشمه ای آن سیراب می شوند.

از جمله سنن کونی خداوند ﷺ تبدیل احوال وتغییر ظروف وزمان است، بنابرین برای هر عصر وزمان عادات وخصایصی میباشد و از ویژه گی های زمان حاضر تطور علمی وتقدم تقنینی بوسیله اکتشافات جدید است، که در تغییر فتوی اثر گذار می باشد ؛ چرا که تغییر فتاوای اجتهادی از ائمه بر مبنای تحول زمان و مکان و ظروف مردم صادر شده است .

#### پیشینه تاریخی موضوع:

افتاء منصبی است که الله متعال در قرآن کریم در مورد آن می فرماید: ﴿ وَيَسْتَغْتُونَكَ فِ ٱلنِّسَآ اِ قُولَاللّهُ يُعْتِيكُمْ فِيهِنَّ ﴾ (1: نساء:127)

از تو در باره زنان فتوی می طلبند ، بگو خداوند در باره آنها به شما فتوی می دهد. وپیامبر عربی نیز منصب افتاء را به عهده داشت ، پس از رحلت او عربی این مسئولیت به اصحاب گرامی منتقل گردید مانند زید بن ثابت مسعود مداق منوره ، عبد الله بن عباس عربی در مکه مکرمه، عبد الله بن مسعود خوش در عراق وعبد الله بن عمرو بن العاص خوش در مصر. بعد از آنها به علماء ومفتیان واقعی مانند ائمه مذاهب اسلامی به ارث گذاشته شد.

معرفت اسباب تغییر افتاء وبحث پیرامون آن به اعتبار مقتضیات زمان ، مکان ، عرف ، تحول عاقبت وحالت مستفتی ، از زمانهای قدیم توجه مفتیان را

به خود جلب کرده است و شناخت آن از وجیبه شرعی آنها می باشد ؛ چنانکه در باره تغییر برخی از فتاوی امام ابو حنیفه : از ابو بکر بلیغی نقل شده که دلایل اختلاف روایات از امام آن است که قولی را قبلا گفته و سپس از آن رجوع کرده، برخی فقها از رجوع امام آگاه شده قول دوم را نقل میکند و دیگری بر آن اطلاع نیافته قول اول را نقل میکند ویا اینکه یکی از دو روایت بر اساس قیاس و دیگری آن بر اساس استحسان میباشد و هر یک از راویان ، یک روایت را شنیده و آن را نقل می کند و گاهی امام حکمی را بر اساس قیاس استخراج میکرد، و سپس درین مورد به حدیث صحیح از پیامبر را پیامبر و پیامبر میخورد در نتیجه از قیاس رجوع کرده و حکم را بر اساس آن حدیث صادر میکرد ( 20 : ص55).

امام محمد ابن حسن شیبانی: در دوران نوشتن کتاب بیوع به بازار رفته وبا تجار نشسته داد وستد های آنان را از نظر میگذراند تا عملاً ببیندکه چه روش ها و عاداتی برای معاملات در میان مردم رواج دارد (30: ص 15)

امام شافعی: پیش از اینکه بغداد را در دوره نخست در سال 184 هجری ترک کند به فکر ایجاد مذهب جدید وجدا از مذهب امام مالک: نبود ، زیرا قبل از ترک بغداد از شاگردان واصحاب امام مالک: به حساب می آمد ، اما پس از اینکه مدت اندکی در بغداد اقامت گزید ، به فر اگیری کتب امام محمد بن حسن شیبانی: مشغول شد وبا آراء ونظریات اهل رای به مجادله پرداخت ، پس ازین امام شافعی مذهب جدید را که ممزوج از فقه اهل عراق وفقه اهل مدینه بود بنیان گذاری نموده و در وقت خارج شدن از بغداد دیدگاه نوین خویش را ترسیم نمود. در سال 199 هجری بغداد را به قصد مصر ترک کرد. در مدت اقامت چهار سالش در مصر به تکامل و پختگی آراء ودستیابیهای نوینی نایل گردید. در این مدت امام با عرف اهل مصر آشناشده، کتاب " الرسالة " را با قالب جدید تنظیم وترتیب وروانه محافل علمی نمود. در فروعات فقهی خویش تجدید نظر نموده، و از برخی فتاوی که قبلا در بغداد صادر کرده بود، رجوع کرد به همین خاطر امام شافعی: دارای دو نوع قول میباشد، قول قدیم که در بغداد آنها را ارائه کرده بود وقول جدید که در مصر به بیان آنها پرداخته است (20: ص129).

اسباب تغییر فتوی نیاز به تحقیق داشته ، زیرا پیشرفت های علمی، تحولات در عرف وعادات مردم وتغییر افتاء در برخی مواردیکه در عصر کنونی مشاهده میگردد، موضوع مهمی در فقه اسلامی است ، بنابرین بعد از فیصله دیپارتمنت وتائید شورای علمی پوهنحی به توفیق ویاری پروردگار تلاش صورت گرفت تا از خلال قواعد اصولی وفقهی ودیدگاه ائمه بزرگوار در باره "اسباب تغییر فتوی" سمینار خویش را ارایه نمایم تا از یک طرف به معلوماتم افزوده و از طرف دیگر مکلفیت اکادیمکی وعلمی خویش را در پیروی از قوانین ومقرره های وزارت تحصیلات عالی کشور انجام داده باشم.

#### این بحث در دو مبحث تنظیم گردیده است:

در مبحث اول معنای لغوی و اصولی اسباب واصطلاحات مرتبط به آن مانند شرط و علت، مفهوم تغییر فتوی، مشرو عیت تغییر از دیدگاه مصادر اسلامی و شرایط آن بیان شده است.

مبحث دوم اسباب تغییر را نظیر تغییر اجتهاد و عرف ، تحول زمان ومکان، دگرگونی عاقبت و سرانجام و علت و شناخت حالت مستفتی را به معرفی گرفته است.

#### مبحث اول: مفهوم، مشرعیت و شرایط تغییر فتوی:

0- معنَّای وارژه های فنوای 8 الگ - معنی اسپاپ

0- معنى لغوى: اسباب جمع سبب به معنى ريسمان ، طناب ، دست آويز، وسيله ، وآنچه باعث رسيدن به چيز ى باشد ، چنانكه الله متعال فرموده است : ﴿إِنَّامَكَّنَالَهُ فِٱلْأَرْضِ وَ النَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءِ سَبَا ﴿ ﴾ (1: كهف 84) ما به او در زمين قدرت و حكومت داديم و وسائل هر چيزي را (كه براي رسيدن بدان تلاش ميكرد) در اختيارش نهاديم .

« سَبَباً » : وسيله و ابزار دستيابي به هدف . راه و روش رسيدن به مقصود.

وهمه نوع وسایل را در اختیار او گذاشتیم تا او بتواند به وسیله آنها به اهداف خود نایل آید چیزیکه باعث رسیدن چیزی دیگر باشد (13: ج2 ص886)

و لفظ « سبب » در لغت عربی بر ای هر آن چیز ی گفته می شو د که آن در رسیدن به هدف کمک کند ، که شامل آلات و وسایل مادی نیز میگردد، همچنین شامل علم ، بصيرت وتجربه مي باشد. (31: ج5 ص 26)

2 - معنى اصطلاحى: " ماجعله الشارع معرفاً لحكم شرعى، بحيث يوجد هذا الحكم عند وجوده، وينعدم عند عدمه" (23: ص55)

سبب عبارت از آن امری است که شارع وجود آن را علامه وجود حکم ونبود آن را نشانه بر نبود حكم معرّفي كرده است مانند زوال آفتاب كه نشانه معرفت وجوب نماز است مانند اين قول خداوند: ﴿ أَقِرِ ٱلصَّالَوَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِكَاتَ مَشْهُودًا ﴿ ﴾ (1: اسراء: 78).

بخوان نماز را به هنگام زوال آفتاب – از نصف النهار که آغاز نماز ظهر است تا وقت دخول نماز عصر را در بر میگیرد ــ.

ومانند دیدن هلال رمضان که نشانه بر فرضیت روزه است مانند این قول الله متعال : ﴿ فَمَن شَهِدَ مِن كُمُ الشَّهُ رَفَلَيَصُمْ مُ أَن ﴿ 1 ؛ بقره 185 ) بس هر كه از شما اين ماه را دریابد ، باید که آن را روز ه بدارد .

#### ب ـ اصطلاحات ارتباطی:

1 - شرط: "هو ما يستلزم من عدمه عدم الحكم او عدم السبب" (21: ج2 ص99) ، شرط وصفى است كه نبود أن مستلزم نبود حكم ويا سبب ميگردد. وبه عبارت دیگر شرط، خارج از حقیت شی بوده، وجود شی موقوف بر وجود آن می باشد، منتهی از وجود آن وجود شی لازم نمی گردد ، ولی از عدم آن عدم شی لازم می آید مانند و ضو برای نماز وگذشت سال برای زکات.

فرق ميان شرط وسبب: نبود شرط با نبود حكم تعلق دارد اما وجود آن

مستلزم وجود حکم نمی گردد، ولی سبب وجود و عدم آن هر دو به حکم تعلق دارد (23 :-0).

2- علت: "هى الوصف الظاهر المنضبط الذى جعل مناطأً لحكم يناسبه" (21: ج1 ص95) علت عبارت از وصف ظاهر منضبطى كه علت از براى حكمى كه مناسب آنست گردانده شده است.

معنی ظهور این است که امکان تحقق آن در اصل وفرع موجود باشد ؛ زیرا زمانی که وصف مخفی باشد ، شارع در مقام آن یک امری ظاهری را قایم نموده است تا بر آن دلالت کند مانند رضایت در معاملات که اساس آن نقل ملکیت می باشد. ازین جهت صیغه عقد که یک امری ظاهری است قایم مقام آن قرار گرفت.

معنی منضبط این است که وصف مرتب ودارای حقیقت معینه باشد که با اختلاف اشخاص مختلف نشود مانند قتل در محروم ماندن قاتل از میراث ، این یک حقیقت معین است که قتل موصی له را میتوان قیاس به قتل وارث کرد.

معنی مناسب حکم این است که حکم به وی سازگار باشد مثل قتل عمد که وصف مناسب وساز گار با قصاص و دزدی وصف مناسب برای بریدن دست سارق است ، و این مناسبت دارای ضوابطی برای تحقق یافتن غرض مقصود از تشریع نه موافق به خواهشات نفسانی می باشد (23: ص206)

## فرق میان سبب وعلت:

سبب از علت عام است؛ زیرا تاثیر سبب در حکم دو حالت دارد:

الف: هرگاه عقل وجه مناسبت بین حکم وسبب را درک نماید آن را سبب و علت هر دو می نامند مانند اباحت افطار در سفر که سبب آن مشقت وحرج و عقد بیع بر اساس تراضی که سبب آن انتقال ملکیت مبیع برای مشتری و ثمن برای بایع است علت نیز نامیده می شود.

ب: و اگر عقل مناسبت میان سبب و مسبب را در ک نکند، مانند دلوک شمس در نماز ظهر، ورؤیت هلال رمضان در وجوب صوم تنها سبب است نه علت ؟ بنابرین علت در چوکات سبب داخل است، ولی هر سبب علت نیست.

اما برخی از دانشمندان علم اصول فقه میان سبب و علت اینگونه فرق میکنند: اگر مناسبت بین حکم وسبب قابل درک وفهم برای عقل باشد علت تلقی می گردد مانند: سفر که علت جواز افطار بوده ، سبب نامیده نمی شود، واگر قابل درک نباشد مثل زوال آفتاب در وجوب صلاة ظهر، أن را صرف مسبب مى نامند نه علت ( 21 : ص95).

مسببات در صورت وجود اسباب مرتب می شوند، واحکام شرعی متحقق می گردد مانند قرابت که سبب ارث وشرط آن موت مورث است. این موضوع به رضایت ونبود رضایت مکلف ارتباطی ندارد ؛ چون شارع خود آن را با مسببات وصل ومرتبط مي خواند.

## ي - ويثني قثيير 8

1- معنای لغوی: تغییر مصدر فعل "غیر، یغیر، تغییراً " بوده معنی تبدیل، عوض، تغییر یافتن، دگر گون شدن ر ا میر ساند ؛ چنانکه در مور د گفته می شود "غير الشي " أن چيز را عوض وبدل كرد " غيّرت ثيابي " لباس هايم را تغيير دادم "غيرت داري" خانه ام را خراب كردم و آن را طوري ديگر بنا كردم (13: ج2 ص1437).

2- معناى اصطلاحى: "هو إحداث شئ لم يكن قبله" (18: ص38) تغيير در اصطلاح عبارت از پیدا شدن حالتیکه آن حالت در سابق نبوده است.

## ලුණු පල

1- معناى لغوى: فتوى مصدر فعل "فتى يفتى فتى وفتاء" به معناى شادابي وبیان، قرار ذیل آمده است: به معنی جوانی وشادابی: ازین جمله جوانی است که به وسیله آن انسان تازگی وقوت پیدا می کند ؛ چنانکه در قرآن کریم آمده است وَالُوَاسَمِعَنَافَقُیَدُکُرُهُمْ مَازگُهُمْ (1: انبیاء: 60) گفتند: جوانی از مخالفت با بتها سخن میگفت که به او ابراهیم میگویند.

به معنی ابانت وبیان حکم: چنانکه الله متعال در مورد میفرماید: ﴿يَا أَيُكُا ٱلْمَلَا الله متعال در مورد میفرماید: ﴿يَا أَيُكُا ٱلْمَلَا الله مَعْنَى ابْنَكُمُ اللهُ وَيَا تَعْبُرُونَ ﴾ (1: يوسف 43) اي بزرگان – علماء و حکماء – اگر خوابها را تعبير ميکنيد نظر خود را در باره خوابم برايم بيان داريد. وچنانکه گفته ميشود ( افتى الفقيه في المسئلة اذا بيّن حکمها ) يعنى حکم فقهى مسئله را بيان کرد (2: ج15ص148).

2- معنای اصطلاحی: " تبیین الحکم الشرعی عن دلیل لمن سئل عنه "(36: ج32 ص20) بیان کردن حکم شرعی با دلیل برای شخصیکه از او سوال کرده شده است.

پاسخ مسایل پیچیده شرعی یاقانونی و مفتی صاحب فتوی ، صاحب نظر در مسایل شرعی یا قانونی ، فقیهی که دولت او را تعیین میکند تا پاسخ شرعی مردم را بدهد و (مفتون) جمع آن است.(13: ج2 ص1437)

## در مفتی شروط ذیل ضرورت است:

1. اسلام 2. عقل 3. بلوغ 4. عدالت ، بنابرین فتوای کافر، دیوانه، و صنغیر به اتفاق علماء و فتوای فاسق از نظر جمهور علماء صحیح نمیباشد .

5- اجتهاد: چنانکه امام شافعی میگوید: برای مفتی لازم است که عالم به کتاب الله، سنت رسول الله ولغت عربی باشد، ولی ابن دقیق العید میگوید: توقیف فتوی بر حصول مجتهد بودن ، مفضی به حرج بزرگ گردیده ، رای مختار این است که اگر مفتی عادل و عالم به اقوال ایمه متقدمین باشد، کفایت مینماید، بنابرین در زمان ما اجماع بر این نوع فتوی است (36: ج32 ص27-28)

6- فطانت وزيركى: چنانكه ابن عابدين مينويسد: «وهذا شرط فى زماننا، فلابد أن يكون المفتى متيقظاً لعلم حيل الناس ودسائسهم فإن لبعضهم مهارة فى

الحيل والتزوير وقلب الكلام وتصوير الباطل في صورة الحق، فغفلة المفتى يلزم منها ضرر كبير في هذا الزمان (6:75-1).

واین شرط در عصرما است، پس ضرور است که مفتی از حیله ها ودسائس مردم آگاهی داشته باشد، زیرا برخی در حیله ، تزویر ، قلب کلام وتصویر باطل در لباس حق ، مهارت دارند ، بنا برین غفلت مفتی ضرر بزرگ را در این زمان ایجاد مینماید .

هیج عصر و زمانی نمیتواند از داشتن یک نظام دینی ، اقتصادی وسیاسی خالی باشد ؛ زیرا ظاهر اجتماعات در صورتیکه مستحسن باشد در سلوک انسان تأثیر مثبت وارد مینماید ، مانند طبیب ماهریکه در علاج امراض بدنی ، ذهن خود را از طریق مطالعه ، تجربه وسوال در ظاهر انسان متوجه می سازد ، تا از آن قراین بدست آمده مریض را در سطوح عالی معالجه نماید.

#### ලදුම් එකුන් පි

هرگاه شخصی سخنی را بگوید که من نگفته ام، پس باید خانه ای از جهنم را برایش آماده بسازد، وکسی فتوی جاهلانه داد، گناه مستفتی بالای مفتی است، و هرگاه کسی به برادر مسلمانش به امری مشوره داد که رشد در غیر آن دیده میشود، پس در حق مستشار خیانت نموده است.

از امراض ناپسند عصر حاضر در مجتمعات اسلامی ، جهل به احکام دینی است ، زیرا حرکت برخی از مردم علمی نبوده ، بنا بر این مسئله افتاء مطرح گردید تا داروی برای مردم باشد، چنانکه ابن قیم میگوید: خطر مفتی بزرگتر از خطر قاضی است، زیرا فتوی شرعی عام است که شامل مستفتی و غیره افراد میگردد، بخلاف حکم قاضی که صرف شامل طرفین دعوی است (18:ج1 ص38).

امام نووى ميگويد: مفتى امضا كننده حكم از طرف الله است ، بنابرين دقت در فتوى لازم است ؛ چنانكه عبدالرحمن بن ابى ليلى فرموده است : " أدركت عشرين ومائة من الأنصار من أصحاب رسول الله عَلَيْ يسئال أحدهم عن المسألة، فيردها هذا إلى هذا، وهذا إلى هذا حتى ترجع إلى الأول » (39: ج 1ص 40).

یک صد وبیست نفر از اصحاب رسول الله عَرِّی را ملاقات نمودم ، هرگاه از هر کدامی در مسئله ای سوال میشد آن را به دیگری حواله می نمود تا اینکه به نفر اول میرسید.

وازامام مالک منقول است از پنجاه مسئله سوال کرده شد ، به هیچ کدام جواب نمیداد ومی فرمود: "من أجاب فینبغی قبل الجواب أن یعرض نفسه علی الجنة والنار وکیف خلاصه ، ثم یجیب "کسیکه جواب میدهد سزاوار است که پیش از پاسخ دادن به مسئله نفس خود را به جنت و دوزخ پیش نماید ، تا کیفیت نجات آن را درک نموده ، سپس جواب بگوید .

از اثرم روایت است : « سمعت أحمد بن حنبل یكثّر أن یقول: لا أدری » (36: ج32 ص34). شنیدم از احمد بن حنبل : که نمیدانم را زیاد می گفت .

## د - معنى اصطلاحي تغيير فتوي :

از علمای متقدمین در تعریف معنی اصطلاحی تغییر فتوی با وجودیکه به تغییر فتوی قایل بودند، تعریفی نیامده، ولی از علمای معاصر تعریف ذیل نقل شده است :

« أن ينتقل المفتى بالمسألة المعينة من حكم تكليفى إلى آخر » (26:  $\pm 1$ 0) تغيير فتوى عبارت است از انتقال دادن مفتى حكم تكليفى را در يك مسئله معين به حكم ديگرى .

تعریف فوق منحصر به تغییر حکم به حکم دیگری بوده، ولی سبب تغییر از آن فهمیده نمی شود؛ بنابرین دوکتور ولید بن علی چنین تعریف مینماید: «تحوّل الحکم إلی حکم آخر لموجب شرعی وفقاً لمقاصد التشریع » تغییر فتوی عبارت

است از تحول حکم بسوی دیگر آن بخاطر موجب شرعی که موافق مقاصد شریعت باشد.

شرح تعریف: " تحوّل الحکم إلى حکم آخر" يعنى تغییر حکم بسوى حکم دیگر مانند تبدیل حکم از وجوب به تحریم و از تحریم به اباحت.

" لموجب شرعی " یعنی تغییر حکم بخاطر سبب شرعی باشد که تغییر را ایجاب نماید ، وتغییر حکم اسباب متعددی دارد ، بنا بر این تغییر حکم بدون سبب شرعی قابل اعتبار نمی باشد .

" وفقاً لمقاصد التشريع " يعنى تغيير حكم وفتوى موافق بر مقتضاى مقاصد شرعى باشد ، زيرا تغيير در ظاهر حكم ، آمده ولى در باطن وحقيقت موافق مقاصد شرعى است. به اين قيد اخير تغيير حكمى كه مخالف مقاصد شرعى باشد، خارج گرديده و قابل قبول نيست (26: ج1 ص 213).

## 2 - مشروعيت تغييرفتوي:

## । তেওঁ নিৰ্মাণ্ড ভূপিন বিশ্ব প্ৰ

1 - ﴿ وَلَمَّاسَكَتَ عَن مُوسَى ٱلْغَضَبُ أَخَذَ ٱلْأَلُواَحُ وَفِ نُسَخَتِهَا هُدُى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرَهُبُونَ ﴿ ﴾ (1: اعراف 154) هنگامي كه خشم موسى فرو نشست الواح – تورات را از زمين – برگرفت ، الواحي كه در نوشته هاي آن سراسر هدايت و رحمت براي كساني بود كه از پروردگار خود مي ترسيدند .

موسی ؛ با این تصور که شاید حضرت هارون ؛ در امور محوله اهمال ورزیده وکوتاهی کرده است موهای سرش را گرفته بسوی خود کشید وقتی دلیل برادرش را شنید که مقصر نیست واین مردم است که حرف هایش را نشنیدند ، آنگاه خشمش فرونشت وفکرش تغییر کرد وبه بارگاه الهی دعا نمود .

2 - ﴿ فَٱنطَلَقَا حَقَى إِذَا رَكِهَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ ٱخْرَقَنَهَ الِنُغْرِقَ ٱهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَيْعًا إِمْرًا ﴿ ﴾ (1: كهف 71) پس – موسي و خضر با يكديگر – به راه افتادند تا اين كه سوار كشتى شدند - خضر در اثناي سفر - آن را سوراخ كرد . موسى گفت: آيا كشتى

را سوراخ کردي تا سرنشينان آن را غرق کني ؟! واقعاً کار بسيار بدي کردي وبعد از فهم علت تخريب کشتی توسط خضر ؛ چنين بيان فرمود : ﴿ أَمَّاالسَّفِينَةُ وَكَانَتُ لِمَسَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْوِفَارَدَةُ اَنَّا عَبِهَاوَكَانَ وَرَاءَهُم مِّلِكُ يَأْخُذُكُلُ سَفِينَةٍ غَصّبًا ﴿ (1: کهف 79) و امّا آن کشتي متعلّق به گروهي از مستمندان بود که ( با آن ) در دريا کار ميکردند و من خواستم آن را معيوب کنم ( و موقّتاً از کار بيفتد چرا که ) سر راه آنان پادشاه ستمگري بود که همه کشتيها ( ي سالم ) را غصب ميکرد و ميبرد . نظر موسى ؛ تغيير نمود.

### 

از ابن عباس روایت است که پیامبر روایت فرمود:الله و مکه را حرمت داده، در مکه خون ریزی قبل از من حلال نشده وبعد از من هم برای کسی حلال نخواهد گشت، وبرای من در ساعتی از این روز حلال کرده شده است، پس دروچیده نگردد خار آن، قطع کرده نه شود در خت آن، وترسانده نشود صید آن، وبرداشته نشود مال افتیده ولقطه آن مگر بر کسی که می شناساند آن را عباس را مرزند عبدالمطلب گفت: مگر اذخر - نبته - که از آن ما در ساختن زیورات وپوشش خانه ها استفاده مینمائیم، پیامبر را اخرد : مگر اذخر .

## B−18 ರಭುರಾ ೧೯೯೬ ಕ್ರಾಂಕ್ ಕ್ರಾ

1- عمر روجود برادان اخیافی در میراث شریک نمیدانست ؛ ولی در دفعه دوم فیصله مبنی بر شراکت آنها را در ارث صادر کرد ، وقتی از سبب آن پرسیده شد فرمود : « تِلْكَ عَلَی مَا قَضَیْنَا ، وَهَذِهِ عَلَی مَا قَضَیْنَا » (16: ج10 ص204 رقم2034) فیصله گذشته به اعتبار قضاوت سابق بود ولی این فیصله به اعتبار قضاوت فعلی است.

2 - عثمان علی بعد از شناخت شتر های یافت شدها امر به فروش آن نمود ، با وجود که پیامبر سیسی می فرمود: آنها را حفاظت کنید ، این فتوی عثمان میسی بخاطر حفظ اموال مردم بود ؛ چون انگیزه های دینی ضعیف شده بود، بنا بر این از ضیاع آنها هراس داشت (5: ج2 ص581 رقم 51).

## 8 ح الرق والأفريك عام 8

1 - امام ابو حنیفه: در باره زندان داخل شهر می فرمود: که هرگاه در آن آب پیدا نشد ، بوسیله تیمم نماز نخواند، ولی اگر زندان در خارج شهر باشد، تیمم جایز است ، پس از قول اول رجوع نموده گفت، زندانی ای که در محبس داخل شهر آب نیافت، تیمم کرده نماز بخواند ، ولی اگر آب پیدا شد ، وضو نموده ، اعاده نماید (25: ج1 ص123).

2 - امام شافعی: در مذهب قدیمش می فرمود: هرگاه خنزیر ظرفی را لیسید، یک دفعه شسته شود، ولی در مذهب جدید مانند لیسدن سگ به هفت دفعه شستن فتوی داد (40:  $\pm 1$ 

قبلاً در تشهد أخير درود بر نبى اكرم عَلِيْ را واجب نمى دانست ولى ابن قدامه: مى گويد: سپس از قول سابق خويش رجوع نموده، وآن را واجب مى شمرد (10: + 2 + 2 + 2 + 2 + 2 + 3.

## 3 - شرايط تغييرفتوي:

#### (අයා - පෙල ස්සලයනු දුවුරනු (පෙවි) අ

احکام منصوصی عبارت از آن احکامی است که به نص شرعی ثابت گردیده باشد مانند وجوب (نماز ، روزه ، زکات و...) و وجوب رضایت طرفین در عقود و تحریم سود، زنا ، حرمت محارم، حدود شرعی در جرایم وغیره. پس اینها احکامی اند که تعدیل و تبدیل را قبول ننموده و تابع شرایط و تطور عصر نمی گردند ، چون مقاصد آنها از جمله ثوابت است ، و مقاصد احکام منصوصی حمایت از مقاصد بزرگ شرعی بوده ، و در هیچ حالت و شرایط تغییر را بر سبیل همیش نمی پذیرد (9: ج1 ص 331)

بنابرین در هیچ شرایط بر خوردن روزه بخاطر تولید زیاد شرکت ها واباحت خمر بخاطر سیاحت ومحفل ها حکم کرده نمی شود ، پس احکام منصوصی از جمله ثوابتی اند که از مقاصد شرعی پاسبانی کرده ، وتغییر تبدیل را بخاطر زمان ، مکان وعرف نمی پذیرد ؛ چنانکه قاعده فقهی است (لامساغ للاجتهاد فی مورد النص)(37: ماده 14ص17) در صورتی که در قضیه ای نص وحکمی موجود گردد، اجتهاد جواز ندارد.

## දාරල ිපවාඅ ිදුද්ධාරල යුවලීන් සේවයා සිදුදන 8

عبارت از آن احکامی است که به دلیل اجتهادی مانند قیاس، استحسان، مصالح مرسله و غیره ثابت گردیده باشد.

احکام فوق طبق مصلحتی که موافق با مقاصد شرعی باشد، تحول و تغییر را قبول می نماید مانند تحقیق و تشخیص مفتی جلب مصلحت ویا دفع مفسده ای را از آن احکام که مانند جزاهای تعزیری قابل تحول است، زیرا احکام اجتهادی بیشتر به علت ها تعلق دارد.

پس تغییری بالای احکام منصوصی و اصول ثوابت شرعی وارد نمی گردد، ولی احکام اجتهادی، قیاسی و مصلحتی از آن خالی بوده نمی تواند، زیرا بسا احکامی است که به خاطر مصلحتی جایز گردیده بوده، پس از گذشت زمان و تغییر مکان منجر به مفسده ای شد، دو باره نا جایز قرار می گیرد؛ بنا بر این تحول فتوی به اعتبار تغییر علت حکم است.

قاعده تغییر فتوی در شریعت قابل اعتبار بوده ، چون صحابه رسی در فتوی اجتهادی شان از آن استفاده نموده اند؛ چنانکه ابن تیمه : می گوید ( الفتوی تتغییر بتغییر أهل الزمان، و هذا صحیح علی مذاهب العلماء من السلف والخلف ) (3: ج2 ص 271) فتوی به تغییر اهل زمان تغییر مینماید ، واین از دید گاه علمای سلف و خلف صحیح است .

ابن عابدین از جمله دانشمندان حنفی بعد از ذکر مثالهای که متاخرین از متقدمین پیروی نکرده است می نویسد: « فهذا کله وأمثاله دلائل واضحة علی

أن المفتى ليس له الجمود على المنقول فى كتب ظاهر الرواية ، من غير مراعاة الزمان وأهله وإلا يضيع حقوق كثيرة ويكون ضرره أعظم من نفعه (7: 7: 7)

تمام این مثال ها دلایل واضح بر این است که مفتی جامد وراکد نباشد تا صرف بروایات کتابهای ظاهر الروایة بدون مراعات زمان وأهل آن فتوی دهد، مگر اینکه حقوق بسیاری ضایع گردیده، وضرر آن بیشتر از نفعش باشد.

ودر ماده 39 مجلة الاحكام العدلية چنين آمده است ( لا ينكر تغير الأحكام بتغير الأزمان )(38: ص 20) از تغيير احكام به اعتبار ازمان انكار كرده نمى شود. هرگاه عصر و زمان دستخوش تغيير گردد، احكام مبنى بر عرف وعادت نيز تغيير پذيرمى شود. ومراد از تغيير ازمان تبديل احوال ومصالحى بوده ، كه احكام بر آن استوار است ، بنا بر اين اين ماده به تاثير زمان در تغيير برخى احكام اجتهادى دلالت مى نمايد .

ونسبت تغییر بسوی زمان مجازی بوده و مراد از آن تغییرات وحالاتی که در آن پیدا میشود، چنانکه بر خی از دانشمندان معاصر می گویند: تغییر در اصل احکام شرعی نبوده، ولی تبدیل فتوی به اعتبار مناط و علت حکم می باشد. که هردو دیدگاه به اعتبار مفهوم یک معنی را می رساند. (26: ص218)

## مبحث دوم - اسباب تغییر فتوی:

برای تغییر فتوی اسبابی از دیدگاه فقها نام گرفته شده است که از جمله آنها تغییر اجتهاد مجتهد، تغییر عرف، تغییر زمان، تغییر مکان، تغییر عاقبت، تغییر حال مستفتی است؛ زیرا فقه اسلامی در اصل یک بحث قابل انکشافی بوده که یکجا با کاروان زندگی مدارج ترقی را می پیماید، و نا آگاهی از خواستهای زمان وتطور علمی مرادف با محروم ساختن امت اسلامی از خوبی ها و امکانات زندگی است، پس هر کدام از اسباب فوق تغییر را قبول مینماید، و لازم است تبدیل فتوی به وسیله تغییر مصالح باشد، زیرا در عدم مراعات آن مفضی به سوی مفسده و ضرر میگردد.

تبدیل احکام به وسیله تحویل وسایل و اسلوب هائیکه منجر به تحقق هدف شارع گردد ، مباح است و شریعت اسلامی آن اسباب را مطلق گذاشته و محدود نساخته، تا در هر زمانیکه مصلحتی مشاهده گردد، از تغییر فتوی استفاده نماید، چنانکه ابن قیم در مورد میگوید : مفتی و حاکم در فتوا دادن و حکم کردن به فهم دو چيز نياز دارند:

1 - فهم واقعه و استنباط حقیقت آن بر مبنای قراین و علامات تا مفتی به تمام جزئيات مسئله آگاهي حاصل نمايد .

2 - فهم حكم از كتاب الله و يا از احاديث بيغمبر رئي در أن واقعه و تطبيق حکم آن بالای واقعه دیگر، پس فقیه عبارت از شخصی است که به واقعه معرفت حاصل نموده و آن را به حكم خدا ورسول عَلَيْكُ وصل ومرتبط مي سازد (8: ج 1 ص 65).

## مراعات قواعد ذیل در اسباب تغییر فتوی ضروری است:

 1 - صدور فتوی به اعتقاد و وظن غالب مفتی: تغییر اجتهاد فتوی به نظر جدید و رجوع از نظر اول را واجب می گرداند.

2 - مراعات مقتضیات ومصالح عصر در وقت صدور فتوی : مانند تقدیم مصالح عامه بر خاصه ، اعتبار عرف و ضرورات مردم.

3 - مراعات حال مكلف ، تحقيق علت وعاقبت انديشي : مفتى بايد در فتوی دادن نظر به حالت مستفتی وسر انجام آن حکم نیز از وظیفه خود بداند، وتغییر فتاوی به اسباب ذکر شده ، دلالت بر کامل بودن شریعت اسلامی می نماید که صلاحیت تطبیق را در تمام حالات با مراعات مقتضیات وسایل مستحدثه وتطورات علمي ، دارد. ( 26: ص 223 )

## سبب اول: تغيير احتهاد:

اجتهاد به معنای کوشش ، تلاش ، استخراج واستنباط مسایل از قرآن وحدیث واجماع وقیاس بوده ویکی از اسباب تغییر حکم مفتی تغییر اجتهاد او میباشد ؟ چنانکه تغییر اجتهاد را چنین تعریف نموده اند ( تبدل استنباط المجتهد، بتغییر ظنه، لعلة تغيير الحكم الشرعي) (26: ص 324) تبديل شدن استنباط مجتهد به سبب تغییر گمانش از جهت تغییر خوردن علت حکم شرعی است.

عوامل تغییر اجتهاد ناشی از پیدایش دلیل جدید ، به علت خطاء در فهم مسئله وآگاهی از ضعف دلیل قبلی است که به آن استناد می نمود و یا برعکس آن و یا اطلاع از دلالت که قبلاً نزد مفتی مخفی بود، چنانکه در این مورد زركشي مي نويسد: (والواجب على المجتهد إذا تغيير اجتهاده أن يعمل برأيه الجديد، و أن يفتي به مالم يكن عمله باجتهاده الأول قد حكم به حاكم ، فإنه لايؤثر فيه تغيير اجتهاده لأن حكم الحاكم لاينقض في مسايل الاجتهاد) و براي مجتهد واجب است که در صورت تغییر اجتهاد به نظر جدیدش عمل نماید وبه آن تا زمانی فتوی دهد که اولو الامر به آن حکم نکرده باشد ؛ زیرا پیروی از وی در مسایل اجتهادی لازم است (22: ج 6 ص 266)

وشوكاني مي گويد: هر گاه مجتهد خلاف اجتهادش حكم نمايد ، أن حكم باطل است ؛ زیرا وی ملزم به آنچه است که از ظرافت علمی اش استنباط نمو ده، و بر ای و ی فتو ی به خلاف آن جائز نیست و تقلید مطلق بالای چنین مجتهد جايز نمي باشد (26: ص226)

متقدمین از فقها وائمه مذاهب اسلامی مانند علمای معاصر از برخی فتاوی شان رجوع نموده اند .

1 - امام ابو حنیفه: در باره زندان داخل شهر می فرمود: که هر گاه آب یافت نشد ، به وسیله تیمم نماز نخواند ، و اگر زندان در خارج شهر موقعیت داشته باشد با تیمم نماز بخواند، پس از نظر اول رجوع نموده فرمود: زندانی در محبس داخل شهر هم اگر قادر به پیدا کردن آب نگردید، تیمم کرده نماز را اداء، ولي اگر آب بيدا شد و ضو نمو ده آن ر ا اعاده نمايد (25: ج1ص123)

 2 - امام مالک: در باره نفاس فرمود: اکثر آن شصت روز است ، بعد از آن قول رجوع كرده وگفت از خود خانم ها پرسان كرده شود (4: ج1 ص46).

3 - امام شافعی: در مذهب قدیمش می فرمود: هرگاه خنزیر ظرفی را بلیسد ، یک دفعه شسته شود ، و در مذهب جدید فرمود مانند لیسدن سگ هفت دفعه شسته شود (40: ج1 ص32)

4 - امام احمد حنبل: در ابتدای صلاة بر نبی اکرم علی را در تشهد اخیر نماز، واجب نمیدانست وابن قدامه می گوید: از آن رجوع نموده وبعدا آن را واجب ميدانست (10: ج2 ص229)

## سبب دوم: تغییر عرف:

## ಯ್ದು ಕ್ಯಾಹಿ 8

الف - لغوى: مفهوم لغوى عرف معناى نيكى ، كار خوب ، رسم ، خوى عادت و آنچه مردم در کارها و داد و گرفت ها عادت کرده اند، را می رساند (13: ج2 ص 1274 ) معروف و ضد ناپسند، چنانکه خداوند می فرماید: ﴿ خُنِو ٱلْمَغُو وَأَمْرُ بِٱلْمُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلِي الْجَهِلِينَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا آسانگیري کن و به کار معروف و نیك دستور بده و از نادانان چشم پوشي کن.

ب - اصطلاحي: (هو ما استقرت النفوس عليه بشهادة العقول وتلقته الطبايع بالقبول) (36:ج30 ص53) عرف عبارت از أنچه كه نفوس به أن به اعتبار شهادت عقول اطمینان یافته وطبایع آن را در روبرو شدن قبول کرده است.

از تعریف فوق دانسته شد که و اقعات اتفاقی و تصادفی که مردم به آن عادت نداشته باشد، عرف شده نمیتواند؛ زیرا عمل آنها به اعتبار استقرار در نفوس نمی باشد . و همچنان عمل و سخنیکه با وجود اطمینان در نفوس مخالف عقل سلیم باشد، مانند استعمال مسکرات، مواد مخدر واستفاده از ساز وسرود غیر مشروع در محافل عروسی ، از تعریف عرف خارج است.

#### ج ـ انواع عرف:

1 - عرف صحیح: عبارت از عادتی است که مخالف نصوص شرعی نبوده و مصلحتی را فوت ومفسده ای را جلب ننماید. 2 - عرف فاسد: عبارت از عادتی است که مخالف نص شرعی باشد و یا ضرری را جلب و یا مصلحتی را دفع نماید مانند قرض های ربوی .

و قاعده ( العادة محكمة ) (37: ص36) از جمله 5 قاعده مهم فقهی است كه در ماده 36 مجلة الأحكام درج گردیده است و عرف مردم در صورتی نافذ است كه دارای شرایط ذیل باشد:

- 1 مخالف نص نباشد.
- 2 غالب و اكثرى باشد.
- 3 عرف قبل از واقعه موجود باشد.
- 4 سخن و عمل طرفین عکس عرف را نمایان نسازد (23: ص257)

#### د ـ اعتبار عرف.

عرف از حیث اعتبار در احکام فقهی سه نوع است.

الف - عرفی که دلیل شرعی بر اعتبارش قایم باشد مانند: مراعات کفائت در نکاح ووضع دیت برعاقله.

ب - عرف که دلیل شرعی بر عدم اعتبارش قایم باشد مانند: عادت اهل جاهلیت در تبرج، طواف عریان وجمع میان دو خواهر.

ج ـ عرف كه دليل شرعى به اعتبار وعدم اعتبار آن وجود نداشته باشد . 36:  $\Rightarrow 30$   $\Rightarrow 30$   $\Rightarrow 30$ 

آنان که دارا هستند ، از دارائي خود ( براي زن شير دهنده ، به اندازه توان خود ) خرج کنند ، و آنان که تنگدست هستند ، از چيزي که خدا بديشان داده است خرج کنند ، خداوند هيچ کسي را جز بدان اندازه که بدو داده است مکلّف نميسازد . خدا بعد از سختي و ناخوشي ، گشايش و خوشي پيش ميآورد .

بر ای انفاق انداز ه معین شر عی تعیین نشده و الله متعال آن ر ا به عادت حو اله کرده است ، که این در جای خود یک دلیل اصولی بوده، که احکامی بر آن مرتب گردیده و به حلال وحرام ربط داده شده است.

ابن قدامه می گوید: نفقه حقوق زن مطلقه در شریعت به اعتبار عرف میان مردم در حق غنی ، متوسط و فقیر یکسان است (10: ج 7 ص 567)

عن عائشة رضى الله عنها: أن هند بنت عتبة قالت: يا رسول الله إن أبا سفيان رجل شحيح وليس يعطيني ما يكفيني وولدي إلا ما أخذت منه وهو لا يعلم فقال : ( خذي ما يكفيك وولدك بالمعروف ) (14 : ج5 ص2052رقم 5049) .

از حضرت عایشة رضی الله عنها روایت است که زن ابو سفیان گفت: یا رسول الله ابو سفیان شخص سختگیر است وبه اندازه کفایت برای من وفرزندم نفقه نمیدهد ، مگر اینکه از وی پنهان چیزی را بگیرم ، پس ارشاد فرمودند: به اندازه عرف آنچه برای تو وفرزندت كفايت می كند استفاده كن.

این حدیث عرف را در اموری که از جانب شارع مقدر نیست اعتبار داده است

علماء به اهمیت فهم مفتی در مورد عرف و عادت اشار اتی دارند ، از جمله ابن قیم از امام احمد بن حنبل نقل نموده که: از مهم ترین ویژگی مفتی شناخت مردم است ، زیرا عدم معرفت عرف تطبیق امر ونهی را دشوار می سازد. گاهی مفسده آن بالای مصلحت غالب شده وظالم را مظلوم ومظلوم را ظالم تصور می کند ، چون میان مردم فعلی مکر ، حیله و خدعه رایج گردیده وجهل از احوال مردم وسيله عدم تميز ميان صادق وكاذب است، بنا بر اين براى فقيه لازم است که از عرف و عادات اهل زمان خویش آگاه باشد، زیرا فتوی به اعتبار عادات قابل تغيير است (8: ج 4 ص 205).

یس بالای فقیه نظر به عرف و دقت در عادات مردم قبل از صدور حکم و اجب است ، چنانچه سرخسی می نویسد: " وأقرب ما قیل فی حق المجتهد أن یكون قد حوى علم الكتاب ووجوه معانيه وعلم السنة بطرقها ومتونها ، ووجوه معانيها، وأن يكون مصيباً في القياس، عالماً بالعرف" (25: ج16 ص 62). قريب ترين چيزيكه در حق مجتهد قابل قبول است دانستن كتاب الله ومعاني آن، آگاهي از سنت به اعتبار طرق، متون ومعاني آن واينكه مصيب در قياس وعالم به عرف باشد.

قضایایی که در تمام عصر به شناخت احکام آن مردم محتاج است ، بالای مجتهد مراعات آن واجب است؛ چنانکه ابن شاطبی می گوید: « إن العواید الجاریة ضروریة الاعتبار شرعاً» (26: ج2 ص573)، اعتبار عادات جاری میان مردم ضرورت شرعی است . وتحقیق در وقایع مفتی را محتاج به استفاده از اجتهاد وشناخت احوال مردم می گرداند.

متأخرين از حنفى ها مى گويند: ديدن يك اطاق حويلى كفايت نمى نمايد، در حاليكه متقدمين ايشان ديدن يك اطاق حويلى كافى ميدانستند؛ چنانكه ابن عابدين ميگويد: «قال أئمتنا الثلاثة بالاكتفاء برؤية غرفة واحدة وصحن الدار لكونها غير متفاوتة فى زمنهم، وهذا خلاف ما صححوه من اشتراط روية داخلها فى ديارنا لتفاوتها فيكون اختلاف عصر و زمان »(6: ج4 ص598).

ائمه سه گانه ما – ابو حنیفه، ابو یوسف ومحمد – می گویند: دیدن یک اطاق وصحن حویلی کفایت مینماید ؛ بخاطر نبودن فرق میان اطاق ها در زمان ایشان و این خلاف صحت شرط دیدن داخل هر اطاق در شهر ما میباشد از جهت تفاوت آنها ، پس اختلاف به اعتبار عصر و زمان است .

## سبب سوم: تغییر زمان:

از اسباب دیگر تبدیل فتوی تغییر زمان، وقت وروزگار بوده که هدف آن از تحول در عصر تنزل اخلاقی و دینی است ؛ زیرا حالات استقامت و تدین از حالت ضعف تدین فرق دارد ؛ چنانکه برخی از اصولیون از آن به فساد زمان تعبیر نموده است، سپس تغییر تدین واخلاق موجب تغییر فتوی می گردد، چون مردم در اتصال به او امر الهی واجتناب از نواهی متفاوت اند ؛ بنا بر این برای مفتی لازم است تا از حکمی که به مفسده منجر می گردد جلوگیری نماید.

تغییر زمان مقتضی بخاطر مصلحت امتناع از فعل مباح است، از آن طرز وقوع درشی منهی عنه است ، چنانکه دیدگاه امام شافعی : به عدم ضمان اجیر مشترک بوده ولی به خاطر فساد و ضعف تدین مردم به آن فتوی نمی داد (27: ج1 ص408).

برخی اجتهادات صحابه کرام را استبار تبدیل احکام به خاطر مراعات فساد زمان قرار ذیل میباشد:

1 - عن عبيد بن عمير قال: إنما كان الشارب يضرب في عهد النبي عليلة يصكونه بأيديهم ونعالهم، حتى إذا كان عمر خشى أن يغتال الرجل فضربه أربعين، فلما رآهم لا ينتهون ضرب ثمانين، ثم وقف وقال: هذا أدنى الحدود. (42): ج5 ص479 رقم 13678 )

حضرت عمر را بخاطر شيوع استفاده وكثرت استعمال مردم در نوشیدن آن جهت جلوگیری از ارتکاب آن، زیاد نمود.

2 - حضرت عمر رفي سه طلاق در يک دفعه را به خاطر تهاون ، سستى وبازیچه قرار دادن مردم، سه طلاق حکم نمود؛ چنانکه ابن عباس علیه میفر ماید: " كَانَ الطَّلاَقُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ الله عَيِّكِيٌّ وَأَبِي بَكْرِ وَسَنَتَيْنِ مِنْ خِلاَفَةِ عُمَرَ طَلاَقُ الثَّلاَثِ وَاحِدَةً فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ عَلَيْهُ : إِنَّ النَّاسَ قَدِ اسْتَعْجَلُوا فِي أَمْر قَدْ كَانَتْ لَهُمْ فِيهِ أَنَاةٌ فَلَوْ أَمْضَيْنَاهُ عَلَيْهِمْ. فَأَمْضَاهُ عَلَيْهِمْ". (35ج4 ص183 رقم3746).

طلاق در زمان رسول الله عليه وابو بكر عطفه و دو سال از خلافت عمر عظفه سه طلاق یک طلاق شمر ده میشد و عمر رفیه فرمود: مردم در امریکه سز او ار مكث بود، عجله كردند، پس بايد حكم سه طلاق را بالاى ايشان نمائيم . وقتى امير المومنين فاروق اعظم على ملاحظه نمود كه مردم در امر طلاق استهانت و ملاعبه می نمایند و در عبار ات شان انت طالق ثلاثه بیشتر مور د استعمال قر ار می گیر د ، مصلحت ر ا در امر و امضا سه طلاق دید ، تا آنکه مر دم بدانند بعد از وقوع این جمله ، زن طلاق شده تا نکاح با شوهر دیگر وطلاق وی از طرف شوهر دوم بالای شوهر اول حرام است ، وقتی که مردم از این حکم عمر رایسته آگاهی حاصل نمودند ، از آن خود داری کردند. واین حکم به اعتبار دفع مفسده بود.

3 - « أن عثمان بن عفان في أمر ببيع ضوال الإبل بعد تعريفها مع أن النبى وذلك لما وذلك لما مر بتركها حتى يأتى صاحبها، من أجل حفظ أموال الناس، وذلك لما ضعف الوازع الدينى عند الناس فخشى أن توضع على صاحبها» (5: ج2 ص 581 رقم 51).

حضرت عثمان رسل بعد از شناخت شتر های یافت شده امر به فروش آنها نمود با وجودیکه پیامبر آلی می فرمود آنها را حفاظت کنید ، این فتوی عثمان رسلی به خاطر حفظ اموال ومصلحت مردم بود ؛ چون انگیزه های دینی ضعیف شده بود ، بنا بر این از ضیاع آنها هراس داشت .

4 - حضرت عائشه رضى الله عنها به عدم حضور زن ها در مساجد فتوى داد وفرمود: « لَوْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيِّالِيٍّ رَأَى مَا أَحْدَثَ النِّسَاءُ لَمَنَعَهُنَّ الْمَسْجِدَ كَمَا مُنِعَتْ نِسَاءُ بَنِي إِسْرَائِيلَ » (35: ج1 ص328 رقم 144 ).

هرگاه پیامبر سیالی آنچه را که در زن ها پدید آمده میدیدند، البته آنها را از رفتن مسجد منع می کرد ؛ چنانکه زنان بنی اسرائیل منع کرده شدند.

سرخسی یکی از دانشمندان مذهب حنفی میگوید: تغییر حکم به اعتبار اختلاف احوال صورت می گیرد چنانکه خانم ها در زمان پیامبر سیالی و ابو بکر صدیق کی به مساجد میرفتند، ولی در زمان عمر فاروق کی منع شدند، چون در عدم خروج آنها، دفع مفسده وصواب است. (25: ج11 ص 5)

## برخى از فقها بر خلاف ديدگاه ائمه شان قرار ذيل فتوى داده اند .

زنها به خاطر فتنه از حضور در مساجد منع کرده شده اند ، هرگاه فتنه به ساختن مساجد چند منزل ومنزل خاص برای نسوان برداشته شود ویا در خروج آنها به مساجد مصلحتی مانند درس دینی و شنویدن موعظه نهفته باشد ، رفتن آنها به مساجد جایز می گردد.

حنفی ها بر خلاف فتوی امام ابو حنیفه: تزکیه شهود و عدم اکتفاء به عدالت ظاهری را لازم می دانند ؛ چنانکه کاسانی می گوید : این اختلاف به اعتبار زمان است ، نه اختلاف حقیقی ؛ زیرا زمان امام ابو حنیفه : عصر تابعین بوده ، واهل صلاح و خیر در آن زمان زیاد بود ، بنا بر این نیاز به تزکیه از احوال ایشان دیده نمیشد ولی بعد از وی زمان تغییر کرد و فساد ظاهر گردید، پس به تزکیه و عدالت شاهد نیاز احساس می شد (34: ج6 ص280).

عدم جواز فیصله قاضی به علم اش بدون مراعات دلایل بخاطر فساد اخلاق مردم در حالیکه متقدمین فیصله قاضی را به اعتبار علم جایز می دانستند (6: ج5 ص 586).

از جمله تغییر زمان ، تغییر طبیعت وسرشت اهل آن می باشد که بالای حکم تاثیر مینماید مانند ازدواج دختر نه ساله در عصر کنونی ؛ زیرا طبعیت فزیکی زمان فعلی نسبت به زمان سابق فرق مینماید؛ بنا بر این فتوی به عدم تزویج او در همین سن ، مخالف شرع نمی باشد ، چنانچه که حنابله می گویند ازدواج دختران در سن نه سالکی به اعتبار عمر معین نبوده ونه سالگی در زمان سابق نضوج و پختگی شمرده میشد ولی در زمان فعلی اکثریت مطلق دختران در این سن به بلوغ نمی رسند، بنا بر این حکم به اعتبار اغلبیت واکثریت است (10: ج10 ص 169).

## سبب چهارم: تغییر مکان:

از اسباب دیگری تغییر فتوی تبدیل و تغییر مکان است که شامل سه حالت ذیل می گردد:

اول: آنچه به خود مکان وسلطه سیاسی ارتباط دارد که به نام دار حرب ودار اسلام یاد می گردد ، وحکم به اعتبار دار تغییر منماید، پس حکم در دار حرب مخالف آن حکمی است که انسان در دار اسلام زندگی میکند و همچنان حال کسیکه در دار کفر زیست مینماید در برخی احکام از حال کسیکه در دار اسلام زندگی میکند متفاوت است.

دوم: آنچه به طبیعت مکان ار تباط دارد: مانند گرمی، سردی، کوهی بودن و دشتی بودن و مانند آنها و غیره.

سوم: آنچه به خصایص متغییره در امکنه های مختلف تعلق دارد مانند بلوغ که به اعتبار ظروف ، حرارت وبرودت بالای آن تغییر نموده وبالای تغییر حکم تاثیر می اندازد ، مراعات متغیرات مکانی بالای مفتی لازم است پس مفتی طبیعت شهر ونظام سیاسی که در آن فتوی صادر مینماید مراعات نماید ، زیرا برای هر منطقه طبیعت خاصی است که بر اهل آن در پیدا شدن ضرورات وحاجات تاثیر عمیق دارد، چون معرفت طبیعت منطقه در فهم حقیقت واقعه به مفتی کمک می نماید(28: ص240).

دلیل که این اصل را تائید میدارد این حدیث است « لا تقطع الأیدي في الغزو » (17:ج4 ص53 رقم1450) پیامبر سیسی فرمود: بخاطر قرب دار کفر ومراعات مکان در حالت غزا، دست سارقین قطع نشود، تا محکومین به جزا، به خاطر نزدیکی صفوف شان به کفار نپیوندند.

- 1 فتوی به عدم اقامه حد در حالت گرمی و سردی شدید (4: ج2 ص777)
- 2 فتوی به عدم وجوب ضیافت بالای شهر نشینان بخاطر وجود مسافر خانه ها وتاکید ضیافت بالای ده نیشینان به خاطر عدم مسافر خانه وقلت ورود به قریه ها و عدم مشقت آن که به روستا نشینان واجب است که اگر کسی در روستای آنها توقف کرد ، او را مهمان ، آداب مهمان نوازی را مراعات کند زیرا در آنجا امکان برای تهیه خوراک نیست حال آنکه در شهر، هتل ودیگر امکانات برای مسافر وجود دارد ، از همین سبب است که بر اهل شهر واجب نمی باشد (33: ج13 ص 335).
- 3 فتوی به وجوب تقدیر اوقات نماز به خاطر اعتماد به نزدیک ترین شهری که در پهلوی آن مناطقی قرار دارند که شش ماه آفتاب در آنجا غروب نمی کند (14: 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5
- 4 ازدواج با خانم اهل کتاب به اعتبار مناطق فرق دارد ؛ زواج تابع قوانین کشور است که در آن ازدواج صورت می گیرد ومفاسد عدیده بالای آن

در دار کفر مرتب می گردد بنا بر این ابن قدامه می گوید: ازدواج در دار حرب با خانم کتابی ممنوع است ؛ زیرا زن در ظاهر بالای دین شوهر غلبه پیدا مینماید وبالای او تاثیر منفی میگذارد، زیرا نزد اکثریت آنها عفتی وجود ندارد (10: ج 13ص 149)

## سبب پنجم: تغییر عاقبت وسر انجام:

از اسباب دیگر تغییر فتوی تبدیل عاقبت و فرجام آن است هرگاه مصلحت و مفسده که بخاطر آن حکم صادر گردیده باشد، تغییرنماید، چنانکه عاقبت فعل مباح بر مفسده ای منجر گردد، و یا مصیر فعل ممنوع بمصلحتی تبدیل شود، فعل مباح ممنوع و فعل ممنوع مباح می گردد.

1 – پیامبر ﷺ از ساختن کعبه بر تهداب ابراهیمی بخاطر مفسده که در پایان آن قرار داشت ، انصراف نمود؛ چنانکه در صحیح البخاری آمده است «عن عائشة رضی الله عنها: أن النبی ﷺ قال لها: (یا عائشة لولا أن قومك حدیث عهد بجاهلیة لأمرت بالبیت فهدم فأدخلت فیه ما أخرج منه وألزقته بالأرض وجعلت له بابین باباً شرقیًا وباباً غربیًا فبلغت به أساس إبراهیم) ». (11: ج2 ص 574 رقم 1509)

از عائشة رضى الله عنها روايت است كه رسول الله على الله على الله على الله على الله عنها روايت است كه رسول الله على الله را ويران عائشه اگر قومت تازه مسلمان نمى بودند ، امر ميكردم كه بيت الله را ويران نموده و آنچه از آن گذاشته دو باره به آن داخل مينمودم و آن را به زمين برابر نموده و دو دروازه شرقى و غربى در آن مى گذاشتم، و آن را به تهداب ابراهيمى ميرساندم.

همین سخن عبدالله بن زبیر رسی را واداشت که کعبه را ویران کرده وآن را دو باره بنا کند. راوی می گوید: زمان که ابن زبیر کعبه را ویران کرد وحجر را داخل آن کرده من حاضر بودم و تهداب ابراهیمی را خود دیدم که سنگی مانند کوهان شتر بود. جریر گوید: گفت: موضع آن اکنون در کجاست؟ گفت: اکنون برایت نشان میدهم. پس هر دو داخل حجر اسماعیل شدیم و بسوی مکان اشاره کرده و گفت: آنجا است من فاصله آن را از حجر اندازه کردم که تقریباً شش ذراع بود.

قریش تعمیر آن را از بنا ی ابراهیمی قدری تغییر دادند که مقدار از بیت الله جدا کرده شد که به آن - حطیم - گفته می شود و در بنای خلیل الله ؛ کعبه دو در داشت ؛ یکی برای و رود و دیگری از طرف پشت برای خروج . قریش تنها در شرقی را بر جایش گذاشتند. سومین تغییر این بود که درب بیت الله را از سطح زمین به مقدار زیاد بلند کردند تا هر کس به آسانی نتواند و ارد آن شود و به هر کس که آنان اجازه بدهند بتواند و ارد شود (31: -35 ص 131)

پیامبر عَلِی به قتل منافقین هم بخاطر مفسده تبلیغات و تنفر اجازه نداد با وجودیکه در کشتن منافقین مصلحت دیده میشد ولی مفسده تنفر و تبلغات بزرگتر از مفسده ترک قتال ایشان بود (26: ج4 ص 555).

امام شافِعي ميفر مايد: وَبَلَغَنَا أَنَّ أَبَا بَكْرِ الصِّدِّيقَ وَعُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا كَانَا لَا يُضِحِّيَانِ كَرَاهِيَةً أَنْ يُقْتَدَى بِهِمَا فَيَظُنُّ مَنْ رَآهُمَا أَنَّهَا وَاجِبَةً. 16: ج9 ص 264 رقم1903) شيخين رضى الله عنهما قربانى را بخاطر گمان به واجب بودن آن واقتدا مردم به آنها ترك كردند.

دستور عمر عمر شي به حذیفه هی به رها کردن خانم یهودی که با آن ازدواج نموده بود، چنانکه در این باره میفرماید « إِنِّی لَا أَزْعُمُ أَنَّهَا حَرَامٌ، وَلَکِنِّی أَخَافُ أَنْ تَعَاطَوُا الْمُومِسَاتِ مِنْهُنَّ» (11: ج3 ص474 رقم 16163) فكر من به حرام بودن نیست ولی میترسم از اینکه در مقابل زن های تن فروش قرار بگیرد.

فتوی متاخرین حنفی ها به جواز گرفتن اجوره بر تعلیم قرآن، اذان، امامت، در حال که از نظر متقدمین احناف به خاطر اصل عدم جواز، اجوره بر طاعات جایز نیست. ولی متاخرین به علت پیدا شدن سستی در امور دین ومنجر شدن آن به مفسده که ضیاع حفظ و تعلیم قرآن بوده است فتوی داده اند (38: ج 3 ص 238).

فتوی به جواز شق شکم خانم مرده، در صورتیکه جنین در آن زنده باشد، بخاطر مصلحت جنین با وجودیکه اصل در آن نا جایز بودن است ( 39: ج5 ص 263) چون مصلحت زنده ماندن طفل بزرگتر از مفسده هتک حرمت میت بوده ؛ چنانکه قبلاً فقهاء شق بطن شکم مرده را مثله حساب می کردند ، ولی در

عصر فعلى به اعتبار ترقى علوم طبي جراحت، مثله ومفسده حساب نمي شود . چون ورثه این کار را به رضا ور غبت قبول مینمایند (26: ص 462)

فتوی به جواز دادن مال برای کفار با وجودیکه یک مفسده است، ولی بخاطر دفع مفسده بزرگ دیگر که رهائی اسیر مسلمان از چنگال ایشان و دفع اذیت وضرر است، به جواز آن فتوا داده شده است (25: ج10 ص87)

هیت کبار علمای سعودی با وجودیکه خلاف اصل و حر مت انسانیت است به جو از باز کر دن قبر بخاطر مصلحت اثبات جنایت و تثبیت مجر مین فتوی داده اند .(29: ج 4 ص81 سال 1396ق)

## سبب ششم : تغییر علت :

تغییر علت نیز از اسباب تغییر فتوی شمرده میشود، وعلت در لغت به معنای بیماری و هر چیزیکه موجب تغییر ودگرگونی در محل شود اطلاق می گردد، وبر تکرار آب نوشیدن دومی نیز اطلاق می شود، چنانکه در مورد گفته شده است : "علل بعد نهل" شراب را مرتبه دیگرهم نوشید، چون مجتهد در استخراج علت تكرارا از نظرخویش استفاده مینماید (2: ج11ص 467)

وعلت در اصطلاح اصولى " الوصف الظاهر المنظبط الذي يناسب الحكم بتحقيق مصلحة للعباد اما بجلب منفعة او بدفع مضرة (21: ج1 ص648)

علت در اصطلاح عبارت از وصف ظاهر ومنظبط است که بخاطر تحقیق مصلحت بنده گان در جلب منفعت و یا دفع ضرر باحکم مناسبت دارد.

تغییر علت حکم، ایجاب تغییر خود حکم را مینماید، زیرا علل مناط احکام است، چون شارع حکم را به علت رابطه داده، پس آن موثر در حکم میباشد، واحكام تعلق به علل دارد و بخاطر تأثير آن در اثبات حكم، علت ناميده شده است . (15: ج4 ص286)

هرگاه علت زایل گردد حکم نیز زایل میگردد ، پس برای هر واقعه به اعتبار مناط حكم ، مصلحت متحقق ميگردد مانند نهي پيامبر عليه از ذخيره كردن گوشت هاى قربانى بعد از سه روز به اين علت « إِنَّمَا نَهَيْتُكُمْ مِنْ أَجْلِ الدَّافَّةِ الَّتِى دَفَّتْ فَكُلُوا وَادَّخِرُوا وَتَصَدَّقُوا » (35: ج6 ص80 رقم 5215) پس از آن پيامبر عَلِيَّةِ علت نهى از ذخيره كردن گوشت قربانى را آمدن مهمانان از مصر در مدينه بيان كرد وبعد از رفتن ايشان وزايل شدن علت حكم تغيير كرد.

حضرت عمر رسم مولفة القلوب را منع كرد ، زيرا علت بر آن الفت دل هاى شان بود كه در عصر فاروق اعظم بخاطر قوت اسلام آن علت از بين رفته بود. وهمچنان جمع كردن مردم در نماز تراويح بر امام واحد با وجوديكه پيامبر را ترك كرده بود ، زيرا علت آن خوف فرضيت تراويح در زمان حضرت محمد رسيس بود ، آن علت به انقطاع وحى ووفات پيامبر رايل شد. (32: ج4ص55)

حكم به جواز نوشتن سنت نبوى در حاليكه خود پيامبر عَيِّكُ از آن چنين نهى كرده بود « لاَ تَكْتُبُوا عَنِّى وَمَنْ كَتَبَ عَنِّى غَيْرَ الْقُرْآنِ فَلْيَمْحُهُ». (35: ج8 ص 229رقم 7702) ننويسيد از زبان من غير قرآن را ، هرگاه كسى نوشت حتماً، آن را محو وپاك نمايد. چون نزد پيامبر عَرِّكِ علت منع از آن، خوف خلط قرآن كريم با غيرش بود ، واين علت با وفات پيامبر عَرِّكِ از ميان برداشته شد.

«أفتى بعض المالكية بجواز جمع الأئمة الأربعة في المسجد الحرام الذي كان معمولاً به في زمنهم معللاً ذلك بصدور أمر الإمام بذلك، فزالت بذلك العلة التي من أجلها كره إعادة الجماعة بعد الإمام الراتب» (19:  $\pm 2$  المام).

برخی مالکی ها به اعاده جماعت در مسجد الحرام طبق مذاهب چهارگانه فتوی داده بودند، چون در زمان آنها بخاطر صدور امر امام معمول بود، پس از زوال علت ، اعاده جماعت بعد از امام معین در عصر فعلی مکروه قرار گرفت.

ابن عثیمین یکی از دانشمندان معاصر سعودی میگوید: بیع دین بالای غیر، در صورتیکه قادر به اخذ آن باشد، جایز است. با وجودیکه اصل عدم جواز آن است، چون علت منع آن خوف از غرر وفریب است، هرگاه علت از میان برداشته شود، حکم نیز برداشته میشود (32: ج8 ص432).

## سبب هفتم : تغيير حال مستفتى :

تغییر حال مستفتی هم یکی از اسباب دیگر تبدیل فتوی در فقه اسلامی شناخته شده است.

هرگاه حالت اقتصادی مستفتی از فقر به غنا ویا برعکس آن از غنا به فقر تبدیل گردد ویا از مریضی به صحتمندی و از جوری به بیماری تغییر نماید ویا از حالت اقامت به سفر واز سفر به اقامت متحول گردد ویا از امن به خوف واکراه واز اکراه به امن تغییر کند فتوی نیز تغییر مینماید پس مراعات خصوصیات احوال مستفتی بالای مفتی لازم است، چون امکان تنزل احکام در کل مناطق به یک شکل واقع نمی گردد .(26: ج4ص581)

1 - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَّ عَنِ الْمُبَاشَرَةِ لِلصَّائِمِ فَرَخَّصَ لَهُ وَأَتَاهُ آخَرُ فَسَأَلَهُ فَنَهَاهُ. فَإِذَا الَّذِي رَخَّصَ لَهُ شَيْخٌ وَالَّذِي نَهَاهُ شَابٌ. (24: ج2 صَلَّمُ اللهُ فَنَهَاهُ فَنَهَاهُ بَاللهِ فَإِذَا الَّذِي رَخَّصَ لَهُ شَيْخٌ وَالَّذِي نَهَاهُ شَابٌ. (24: ج2 صَلَّمُ على عَلَيْمُ براى صائم سال خورده بوسه خانمش را رخصت داد ولي جوان را از أن منع مي نمود، زيرا حالت مستفتى پير وجوان به اعتبار غريزه جنسي فرق مينمايد.

2 - تنوع جواب پیامبر عَیْالیّ به اعتبار پرسش کنندگان از بهترین وافضل اعمال .

فقهای کرام میگویند: فتوی پیامبر آبیسی به اعتبار مراعات حالت مستفتی بود، چنانکه در برخی اوقات نیکویی با والدین، ودر برخی حالات نماز در وقت آن را وگاهی جهاد فی سبیل الله را احب الاعمال وافضل الاعمال بیان نموده است. (26: ص253)

3 - 1 عن ابن عباس روانت رجلاً بقبول توبة قاتل العمد وأفتى آخر بعدم قبولها لما رأى من حاله أنه يريد أن يقتل ثم يتوب" از ابن عباس روايت است كه به شخصى فتوى داد، توبه قاتل عمد قبول ميگردد، وبه پاسخ شخصى ديگرى فرمود ، توبه قاتل عمد قبول نميشود، چون درك كرده بود كه شخص اول قتل نموده واراده توبه را دارد، وشخص دوم ميخواهد كه قتل كند وبعد از ارتكاب آن توبه نمايد (11: رقم 27753)

## مراعات حالت مستفتي در تغيير حكم قرار ذيل است :

**اول:** مراعات آن به اعتبار ضرورت وحاجت برابر است که عام باشد پاخاص پس مراعات ظروف فردی واجتماعی بالای مفتی ضرور است بنا بر این حکم در حق مکره، مضطر ومحتاج بخاطر عدم وقوع در مشقت تغییر در فتوی را بار می آورد مانند فتوی بخوردن میته وشراب برای مضطر وتغییر حالت مكلف مريض به صحت وتبديل فتوى آن در خواندن نماز، وفتوى به جواز تسعیر ونرخ گذاری در وقت احتیاجات مردم به وبلند بردن فاحش نرخ به هدف مراعات عدالت وجلو گیری از ظلم نرخ گذاری جایز است با وجودیکه اصل در أن نهي است (38: ج 3 ص 93)

دوم: مراعات اختلاف عاقبت حكم در حق مستفتى ونظر به أنچه مناسب حال او باشد مانند تقدیر حکم تعزیری که به اعتبار اشخاص واقتضای مصلحت فرق مینماید، زیرا مقصود از آن زجر بوده که به اعتبار حالت شخص وتکرار جرم در صدور حکم مدار اعتبار است (10: ج12ص 525)

و همچنان اگر مفتی درک نماید که مستفتی هدف خوبی را دنبال نمی نماید ، فتوی به تحریم را به اعتبار اینکه مفسده در پیش روی مستفتی قرار دارد صادر نماید

برخی از احکام فقهی به اعتبار حالت اشخاص فرق می نماید مانند نکاح که گاهی به اعتبار مراعات مستفتی واجب وگاهی مستحب وگاهی حرام است (4: (7ص2

هم چنان تداوی به اعتبار حالات اشخاص فرق میکند ، فقهای قدیم تداوی را جایز میگفتند، اما در عصر حاضر در صورتیکه ترک آن یقیناً مفضی به هلاکت وتلف یکی از اعضا گردد ویا مرض ساری باشد که اجتماع از آن متضرر گردد ، تداوی آن واجب است (26: ص255)

سوم: مراعات نيت مستفتى ، چون نيت امر مخفى است به قرائن واحوال شناخته میشود ؛ مفتی باید بوسیله قرائن درک نماید که قصد او حیله گری در اسقاط واجب ويا تحليل حرام نباشد مانند برخواستن نزد غير (6: ج4 ص208).

## ارْ مَعَالَ قَعْيِيرِ فَتَوى بِهِ احتَبَارِ قَعْيِيرِ حَالَ مستَقَدَّى ٤

 $2_0$  فتوی ابن تیمیه بجواز اخراج قیمت در صدقه فطر در وقت حاجت با وجودیکه اصل نزد وی نا جایز بودن آن است ، ولی بخاطریکه در برخی از مناطق کسی پیدا نمیشود که گندم وجو را اخذ نماید؛ گرفتن قیمت را جایز می گوید (3: ج22 ص 245)

## نتيجه گيري :

## از مقاله که تحت عنوان تغییر اسباب فتوی نوشته شد، نتایج ذیل بدست می آید.

1 - مراد از تغییر فتوی تحول حکم به حکم دیگر ، بخاطری مؤجب که موافق مقاصد شرعی باشد، واحکام منصوصی قابل تغییر نبوده ، زیرا مقاصد آنها تحول وتبدل را نمی پذیرد، وتغییر در احکام اجتهادی ، قیاسی ومصلحتی بخاطریکه محل اجتهاد است و با زمان ومکان عرف و عادات رابط و تعلق دارند جایز است.

2 - تغییر فتوی اصل معتبر شرعی بوده، چون از ادله شرعی و عمل صحابه به اعتبار تغییر زمان و مکان و حالات مستفتی و قواعد اصولی نمایان می گردد، و تغییری فتوی به اساس پیروی از مصلحت بوده ، بنا بر این با و جود مصلحت و عدم آن همبستگی کامل دارد، چون علتها تبدیل می شوند ، و عادات قابل تحول است .

- 3 در تغییر فتوی ، تغییر اصل حکم شرعی نبوده، زیرا احکام شرعی ثابت است ، ولی آنچه تغییر را می پذیرد اجتهاد مفتی نزد تطبیق حکم شرعی بر واقعه پیش آمده مانند: سد الذرائع، مصالح مرسله، عرف عادات ، ضرورت وحاجات است ، تغییر فتوی در حقیقت دور کننده حرج از مکلفین وحفاظت کننده مقاصد شرعی است که، دلالت بر صلاحیت تطبیق شریعت در تمام زمان، مکان و تطورات علمی دارد.
- 4 بالای مفتی لازم است تا در وقت فتوی دادن در تحقق علت حکم دقت نماید، ومقاصد شرعی را در نظر بگیرد، زیر افتاوی به اعتبار مقاصد شرعی قابل تغییر است، واسباب تغییر فتوی عبارت است از تغییر اجتهاد مجتهد در صورتیکه اولو الامر وحاکم به نظر اول او امر نکرده باشد، چون اطاعت از حاکم در مسایل اجتهادی واجب است.
- 5 از ویژه گی مفتی شناخت عرف مردم می باشد، زیرا تغییر عرف وسیله تغییر حکم است ، و تغییر زمان مکان از جمله وسایل موثر در تبدیل حکم مجتهد معرفی شده مانند فتوی به عدم خروج خانم ها به مساجد و عدم بریدن دست سارق در سنگر، و همچنان هرگاه عاقبت عمل مباح به مفسده وسرانجام عمل ممنوع به مصلحتی کشانده شود ، حکم مباح به ممنوع و از ممنوع به مباح تبدیل میگردد ، مانند انصراف محمد میسی از بنای کعبه طبق نقشه ابراهیمی وفتوی بر جواز اجوره گرفتن در امامت و تعلیم قرآن.
- 6 تغییر علت باعث تحول حکم می گردد، زیرا علت از حیث وجود و عدم در حکم مانند بیماری در وضع بیمار موثر است نظیر حکم به نوشتن احادیث پیامبر عرفی از حالت مستفتی بالای مفتی نیز لازم می باشد مثل فتوی دادن به ساختن مسجد.

#### فهرست مراجع:

- 1 القرآن الكريم.
- 2- ابن منظور ، جمال الدين . لسان العرب ، دار الكتب العلميه ، بيروت ، طبع دوم 1412هـ .
  - 3 ابن تيميه ، عبدالحليم . مجموعة الفتاوى ، دار العالم الكتب ، طبع اول 1416 هـ .
  - 4 ابن رشد ، محمد بن احمد . بداية المجتهد ونهاية المقتصد ، مكتبة الباز ، 1415هـ .

- 5 اصبحى ، مالك بن انس . الموطأ ، مصر دار الحديث ، طبع دوم 1413 هـ .
- 6 ابن عابدین ، محمد امین . رد المحتار على الدر المختار ، بیروت ، دار الفكر ، طبع دوم 1386هـ .
  - 7 ابن عابدین ، محمد امین . مجموعه رسایل ، بیروت دار الفکر ، طبع دوم 1386هـ .
- 8 ابن قيم ، ابى عبدالله محمد . اعلام الموقعين عن رب العالمين ، دار الكتب العلميه ، طبع اول 1411 هـ .
- 9 ابن قيم ، ابى عبدالله محمد . اغاثة اللهفان من مصائد الشيطان ، بيروت ، دار المعرفة ، 1395هـ .
  - 10 ابن قدامه ، عبدالله . المغنى ، قاهره ، دار هجر ، طبع دوم 1412هـ .
  - 11 ابن ابي شيبه . ابي بكر عبدالله . المصنف في الاحاديث والآثار ، طبع اول (ب ت) .
- 12 ـ انس ، ابراهیم و همکاران . فرهنگ معجم الوسیط عربی فارسی ، مترجم : ریگی ، تهران ، اتشارات اسلامی 1386 هـ .
  - 13 -بن باز ، عبد العزيز بن عبد الله . مجموع فتاوى ، رياض ، دار الوطن ، طبع اول 1416 هـ .
    - 14 بخارى ، محمد بن اسماعيل . صحيح البخارى ، بيت الافكار الدولية ، 1419 هـ .
    - 15 بخارى ، عبد العزيز . كشف الاسرار ، بيروت دار الكتب العربي ، طبع دوم 1414هـ .
    - 16 بيهقى ، ابى بكر احمد بن الحسين . سنن الكبرى ، مكة المكرمة ، مكتبة الباز 1414هـ .
      - 17 ترمذی ، ابی عیسی محمد . سنن الترمذی ، بیروت ، دار الفکر 1413هـ .
    - 18 جرجاني ، على بن محمد . التعريفات ، بيروت دار الكتاب العربي ، طبع دوم 1413هـ .
- 19 حطاب ، ابى عبدالله محمد بن محمد . مواهب الجليل شرح مختصر الخليل ، بيروت ، دار الفكر ، طبع دوم ، 1398 هـ .
- 20 حفناوی ، محمد ابر اهیم . گنجینه اصطلاحات فقهی واصولی ، ترجمه فیض محمد بلوچ ، انتشار ات مستقبل ( ب ت ) .
  - 21 زحيلي ، وهبة . اصول الفقه الاسلامي ، بيروت ، دار الفكر ، طبع اول ، سال 1406هـ .
    - 22 زركشى ، محمد بن بهادر . البحر المحيط في اصول الفقه ، (ب ت) .
  - 23 زيدان ، عبدالكريم ، الوجيز في اصول الفقه ، بيروت ، موسسة الرساله ، طبع پنجم 1417 هـ.
    - 24 سجستاني ، ابي داود ، سليمان . سنن ابي داود ، بيروت ، دار الحديث ، طبع اول 1393هـ .
      - 25 سرخسى ، محمد بن احمد . المبسوط ، بيروت ، دار المعرفة ، 1406هـ .
        - 26 سعودى . بحوث الندوة ، رياض ، ج 1 ، سال 1431 هـ .
        - 27 سعودى . مجلة بحوث الاسلامية ، شماره 4 ، رياض 1369هـ .
- 28 شاطبى ، ابو اسحاق ، ابر اهيم بن موسى . الموافقات في اصول الشريعة ، بيروت ، دار المعرفة ، طبع اول 1415 هـ .
- 29 شيرازى ، ابى اسحاق ، ابراهيم . المهذب في فقه الامام الشافعي ، بيروت ، دارالفكر ، (بت).

- 30 ـ عثماني ، محمد تقى . اقتصاد اسلامى ، مترجم : رعایت الله روابند ، زاهدان ، انتشار ات صدیقى ، طبع اول 1388هـ .
- 31 عثمانى ، محمد شفيع . تفسير معارف القرآن ، مترجم محمد يوسف، مطبعه دقت ، طبع سوم 1388هـ.
  - 32 عثيمين ، محمد بن صالح . الشرح الممتع على زاد المستنقع ، رياض ، طبع اول ، 1415 هـ .
- 33 فورى ، على بن حسام الدين . كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، مؤسسة الرسالة ، طبع پنجم 1401 هـ .
  - 34 قرافي ، احمد . الذخيرة في فروع المالكية ، بيروت دار الكتب العلمية ، طبع اول 1422 هـ .
- 35 ـ كاسانى ، ابى بكر بن مسعود . بدايع الصنايع فى ترتيب الشرايع ، بيروت دار المعرفة ، طبع دوم 1982م .
  - 36 -قشيرى ، ابى الحسين ، مسلم بن الحجاج . صحيح مسلم ، دار الحديث ، قاهره ، 1412 هـ .
- 37 لجنة من العلماء . الموسوعة الفقهيه ، كويت ، وزارت اوقاف وشئون اسلامى ، طبع دوم ، 430 هـ .
  - 38 لجنة من العلماء . مجلة الاحكام العدليه ، كابل ، وزارت معارف 1421هـ .
- 39 ـ مرغينانى ، ابى الحسن ، بن ابى بكر . الهداية فى شرح بداية المبتدى ، بيروت ، دار احياء التراث، طبع اول 1416 هـ .
- 40 نووى ، ابى زكريا ، يحى بن شرف . المجموع شرح المهذب ، دار الفكر ، بيروت ، طبع اول ، سال 1417 هـ .
- 41 نووى ، ابى زكريا ، يحى بن شرف . روضة الطالبين ، بيروت ، المكتب الاسلامى ، طبع دوم 1405هـ.
- 42 نيشاپورى ، ابو عبدالله ، محمد بن عبدالله . المستدرك على الصحيحين للحاكم ، بيروت دار الكتب العلمية ، طبع اول 1411 هـ .



# حدیث وجایگاه آن در هرات

## پوهاند دکتور محمد اسماعیل لبیب بلخی

رئیس پوهنتون سلام کابل - افغانستان

#### مقدمه:

الحمدالله والصلاة والسلام على خير خلق الله وعلى آله وصحابته ومن اهتدى بهداه وبعد:

نگارش پیروان موضوعات علمی به هر موضوعی که ارتباط داشته باشد از اهمیتی بسزایی برخوردار است ولی اگر موضوع نگارش به یکی از اساسات دین وسرچشمه زلال شریعت چون حدیث تعلق گیرد بی تردید در اهمیت موضوع افزوده و آنرا به نگارنده وخواننده جالبتر ومرغوبتر ساخته انگیزه نگارش وخوانش را در آن قوت می بخشد.

وهرگاه بستر موضوع بحث را خطهٔ و سرزمینی تشکیل دهد که در محدودهٔ جفر افیایی خوانندگان و نویسنده ار تباط داشته باشد هم در نیاز نوشتاریش و هم در دلچسپی خوانندگان بیشتر افزوده می شود ، ازینرو نگارش پیرامون حدیث وجایگاه ان در هرات اهمیت خاص و جایگاه ویژهٔ خود را دارد. چه از یکطرف راجع به یک اصلی از اصول اسلام ویک مصدر تشریع – که گفتار و کردار و تاییدات رسول الله میستر و بررسی می شود و از طرف دیگر از بستر این اصل که یک نقطه مهم سرزمین علم پرور و مهد علماء، دانشمندان و محدثان این اصل که یک نقطه مهم سرزمین علم پرور و مهد علماء، دانشمندان و محدثان

بادر نظرداشت این اهمیت خواستم اندوخته ها ویاد داشتهایم درین موضوع را در سلک تحریر به نگارش گرفته به شکل یک مقالهٔ علمی در مجلهٔ وزین علمی سلام با خوانندگان محترم شریک بسازم واین مقاله شامل مقدمه و تمهید

وخاتمه (نتائج بحث) و چهار مبحث می باشد، از الله متعال توفیق عمل به خود وبه همه برادران مسلمانم را خواستارم.

#### تمهيد:

از بسترهای مهم ومشهور حدیث در افغانستان شهرباستان هرات است، هرات سرزمینی است که زادگاه علما ومحدثان بوده شخصیتهای برازنده حدیث در این سرزمینی به میان آمده و در ان نشو و نما نموده بحیث علما ومحدثان در جهان اسلام عرض و جود نموده کتابخانه ها و جهان اسلام را با تألیفات و نوشته های خویش غنی ساخته نامهای خویش را در تاریخ با خط زرین و در شت ثبت ضبط کرده اند.

## مبحث اول: موقعیت واهمیت فتح آن:

شهر هرات از مهمترین شهرها افغانستان امروز وخراسان قدیم است ازین رو شعرا وادبای فارسی زبان در وصف آن سروده های سروده اند طوری که شاعری گفته است:

گرکسیپرسد از تو کزشهرها بهتــــر کدام گر جواب راست خواهـــی داد او را گوهری این جهان را همچو در یا دان خراسان را صدف در میان این صدف شهر هری چون گوهری  $^{(1)}$ 

هرات را موًر خان كليد آسيا ودروازه افغانستان بلكه دروازه قارهٔ هند ومركز ثقافتى وتجارتى منطقه وهمزهٔ وصل بين افغانستان وبلاد ماوراءالنهر وايران دانسته اند.

ياقوت حموى در كتابش معجم البلدان گفته است: (هراة مدينة عظيمة مشهورة من أمهات مدن خراسان ، لم أر بخراسان عند كونى بها سنة 607 هـ مدينة أجمل ولا أعظم ولا أفخم ولا أحسن ولا أكثر أهلاً منها، فيها بساتين كثيرة ومياه غزيرة وخيرات كثيرة، محشو بالعلماء ومملوء بأهل الفضل والثراء)(2).

<sup>(1)</sup> تاریخ هرات در عهد تیموریان ص 142.

<sup>(2)</sup> معجم البلدان مادة هراة ص ج 2.

ترجمه: هرات شهری است بزرگ ومشهور، از مهمترین شهرهای خراسان است، هنگامی که من در خراسان در سال 607 هجری بودم در آنجا شهری بزرگ تر وعالیتر وزیباتر ودارای باشندگان بیشتر از هرات ندیده ام در آن باغهایی بسیار و آبهای فراوان و خیرات زیاد است ، هرات مملو از علماء و اهل فضل و دانشمند و ثروتمندان است .

با آنکه هرات را چنگیز خان وتیمور وفاتحان دیگر ویران وتخریب نمودند ولی بار دیگر این شهر در آن زمان آباد شد، ابن بطوطة رحاله بزرگ اسلامی هنگامی که ازین شهر دیدن به عمل آورد بعد از آنکه مدت زمانی نزدیک به هنگامی که ازین شهر دیدن بوده دوباره آباد شده بود – در وصف آن گفته است: روهی اکبر المدن العامرة بخراسان ومدن خراسان العامرة أربعة، ثنتان عامرتان وهما هراة ونیسابور وثنتان خربتان هما بلخ ومرو، ومدینة هراة کبیرة عظمیة، کثیرة العمارة ولأهلها صلاح وعفاف ..... وبلدهم طاهر من الفساد)(3) ترجمه: هرات از بزرگترین شهرهای آباد خراسان است وشهرهای آباد خراسان چهار است دو شهر معمور وآباد که هرات ونیشاپور است ودو شهری خراب که بلخ ومرو می باشد، شهر هرات شهر بزرگ وعظیمی بوده دارای آبادی زیاد است ساکنان آن مردمان صالح وعفیف بوده وشهر شان پاک از فساد است .

هرات همانگونه که در اشعار فارسی از آن وصف شده در اشعار عربی نیز شعراء از آن توصیف به عمل آورده اند ، زونی می گوید:

لشتى فضائلها الوافرة وأعين غزلانها الساحرة

هراة أردت مقامى بها نسيم الشمال وأعنابها

ترجمه: اراده نمودم که به هرات اقامت گزینم — بخاطر فضایل زیاد و متعدد آن — از آنجمله باد گوارای شمال وانگورهای او وچشمان سحر انگیز آهوان آن است.

<sup>(3)</sup> أفغانستان من الفتح الإسلامي ص 354.

## فتح هرات:

هرات در عهد عمربن خطاب به دست احنف بن قیس تمیمی که یکی از قومندانان عبدالله بن عامر بود فتح شد بدین ترتیب آفتاب اسلام در آن زمان به این سرزمین تابید تاریکی کفروجهل ازین سرزمین پاک ، دامن برچید ، احنف با لشکر بزرگی از راه طبسین وارد خراسان گردیده هرات را فتح وصحار بن الفلانی العبدی را به حیث فرمانروای آن گماشت .

بلاذری در کتابش فتوح البلدان می گوید: عبدالله بن عامر شهر هرات را از راه مصالحه فتح نمود $^{(4)}$  و برخی گفته اند: هرات در زمان عثمان رضی الله عنه فتح شده است $^{(5)}$ .

راجح آنست که هرات برای اولین بار در زمان عمر بن خطاب فتح گردید سپس در زمان عثمان اهل هرات عهد وپیمان بشکستند تا آنکه عبدالله بن عامر ابن کریز دوباره به آن یورش آورد واهل هرات با وی به مصالحه پرداختند واز آن بعد هرات یکی از مراکز و پایگاه های مهم اسلام به شمار می رفت وتحت حکم خلافت اسلامی در زمان اموی ها و عباسی ها تا سال 205 هـ قرار داشت، اما هنگامی که طاهر بن حسین استقلال خراسان را در روز جمعه 24 جمادی الاخرة سال 205 هـ اعلان نمود هرات یکی از شهر های بزرگ خراسان آزاد بود که به دولت طاهریان تعلق داشت آبادانی وازدهار وانکشاف ترقی هرات بود که به دولت طاهریان تعلق داشت آبادانی وازدهار وانکشاف ترقی هرات اسلامی بر هرات استیلا یافت و درسال 818 هـ بود که فرزند چنکیز کاملاً بر هرات سیطره یافت ولیکن او خونریزی مردم هرات را جز از 12 هزار بر هرات سیطره یافت ولیکن او خونریزی مردم هرات را جز از 12 هزار که خود چنگیز خان، خون باشندگان هرات را هدر اعلان نموده ایشان را به که خود چنگیز خان، خون باشندگان هرات را هدر اعلان نموده ایشان را به کشتارگاه دستجمعی سوق داد<sup>(6)</sup>.

<sup>(4)</sup> فتوح البدان ص 288.

<sup>(5)</sup> القلقشندي ج 4 ص 393 – 394.

<sup>(6)</sup> أشور اده و هرات ص 79 -80.

سپس هرات مجد وعظمت گذشته اش را دریافت تا آنکه مرکز دولت تیموریان (فرزندان ونوادگان تیمورلنگ) گردیده ، شاهرخ فرزند تیمورلنگ در بازسازی هرات اهتمام وتوجه زیاد داشت از آنرو هرات در روزگار وی مرکز علم وفن وادب شد.

#### مبحث دوم: شگوفایی وانتشار حدیث در هرات:

از آنرور که خورشید اسلام درین سرزمین به تابش آمد و نور درخشان اسلام تاریکهای جهل ، ظلم ، کفر شرک ، والحاد رازدود وباشندگان این خطه پاک، تعالیم تابناک اسلام را اخذ وتلقی نمودند تا آنکه ایمان در اعماق دلهای شان رسوخ یافت والگوی صلاح ،عفت ودیانت شده شهر هرات یکی از مراکز مهم اسلامی گردید.

هنوز یک قرن از ورود اسلام در هرات سپری نشده بود که تعدادی زیادی از علماء ، فقها ، اهل لغت ، مشایخ وزهاد در آن سرزمین بروز نمودند، این بدان خاطر که اهل هرات با اسلام ارتباط مستحکم یافته ارتباط و علاقمندی شدید با اسلام و تعلیمات اسلامی پیدا نموده به فراگیری علوم اسلامی پرداختند ، که به صورت مثال به شرح حال برخی از آنان ذیلاً می پردازیم :

1 - ابوعبید ابراهیم بن طهمان حافظ ومفسر که از فقهای اهل حدیث حساب می شود در هرات تولد یافت برای دریافت علم به سفرها پرداخت از جماعهٔ از تابعین امثال عبدالله بن دینار وأبی حازم سماع حدیث نمود ودر صلاح وتقوی به حدی رسید که هرگاه درمجلس امام احمد از او نام برده می شد و او تکیه زده بود درست می نشست ومی گفت: مناسب نیست که از صالحان ونیکان یاد شود وانسان تکیه زده باشد. ابوعبید در سال 163 هـ چشم از جهان بست واز او کتابهای در سنن ، فقه ، مناقب وکتاب العیدین وکتاب التفسیر باقی مانده است<sup>(7)</sup>.

<sup>(7)</sup> أفغانستان والأدب العربى عبر العصور ص38 ، أفغانستان من الفتح الإسلامى، ص36 ، معجم المؤلفين 41/1 ، التهذيب ج1 ص129 .

2 – ابو خالد هیاج بن بسطام برجحی و هروی فقیه ومحدث که از علمای ومحدثین مشهور هرات که در قرن دوم هجری درین شهر به میان آمده و به فراگیری حدیث و علوم دین پرداخته و در سال 177 هـ به رحمت الهی پیوسته است(8).

هر چند که تاریخ متفق علیه راجع به شهر هرات بعد از فتح اسلامی در دو قرن اول به دست نیست ولی آنچه که مبرهن است ومؤرخان وجغرا فیا نگاران تقریباً به آن اتفاق دارند آنست که شهر هرات یکی از مراکز مهم خراسان بزرگ واز اهمیت سیاسی ومرکزی ویژه ای برخوردار بوده است.

واین اهمیت روی موقعیت جغرافیای هرات است که در چهار راهی طرق تجارتی قرار داشته است که نه تنها وفود تاجران به سوی آن می آمدند بلکه علماء ، فقها و محدثین به سوی هرات رخت سفر بسته ودر آنجا اقامت گزیده به تدریس و تعلیم می پرداختند<sup>(9)</sup>.

مقدسی در کتاب: " أحسن التقاسیم " راجع به علوم وفنون شهر هرات یاد آورده وباشندگان آن شهر را به علم وفن وصف نموده وبه تشد وسختی ایشان در مصارف وبه سرکشی طبیعت شان اشاره کرده است(10).

هر چند مقدسی را در همه آنچه نوشته تأیید نداریم ولی برخی قرائنی وجود دارد که به بعضی از نوشته های مقدسی، دلالت ومقدسی را در برخی از ادعاهایش تایید می نماید که این امر در تشدد ایشان درگفتگو های علمی و دینی شان ملموس است . ولی مطالعه کتابهای تاریخ و تراجم راویان حدیث ، برداشت خوب و فکرهٔ روشنی از پیمانه اهتمام اهل هرات به علم و دانش ، و از رغبت و تمایل بیش از حد ایشان به حدیث نبوی شریف – به ما می دهد زیرا ما مجموعه بزرگی از ستونهای علم و پایه های حدیث ، فقه و لغت را درین خطه باستانی سراغ داریم که ازین سرزمین برخاستند و شهرت جهانی دریافته کتابخانه های دنیا را با نوشته ها ، تالیفات و کتابهای شان مملوء و منور ساخته اند .

<sup>(8)</sup> تاريخ افغانستان بعد از اسلام ج 802/1 ، تهذيب التهذيب ج 5 ص 88 .

<sup>(9)</sup> سرگذشت پیر هرات ص 26 – 27.

<sup>(10)</sup> احسن التفاسيم ص 307.

اگر موضوع را بخواهیم روی گذار زمانی ردیف بندی نماییم تاریخ وکتابهای رجال حدیث – در حدود علم نگارنده – در قرن اول هجری از هیچ محدث مشهوری منسوب به این شهر نام نبرده ویاد نکرده است ، والبته این بدان معنی نیست که علما ومحدثین درین فتره در آنجا نبوده ویا اهل این سرزمین اهتمام به حدیث نداشته اند بلکه اسباب دیگری که اهل هرات را معذور می دارد در زمینه موجود بوده است :

واز جمله این اسباباینکه دخول اسلام درین سرزمین متأخر بوده است، زیرا اسلام برای بار اول در عهد عمر بن الخطاب درین خطه داخل شد، بعد باشندگان آن نقض عهد نمودند ، تا آنکه فتح اسلامی بار دیگر در زمان عثمان رضی الله عنه صورت گرفت ، ازینرو سالهای که از قرن اول باقیمانده در حقیقت آغاز تلقی علم وحدیث بوده فرصتی برای جمع آوری مواد علمی قلمداد گردیده همزمان با آغاز قرن دوم هجری مدرسه حدیثی هرات شکل گرفته مجموعهٔ از علما ومحدثین ودانشمندان را به جامعه تقدیم نمود که برخی از آنها چون ابوسعید ابراهیم بن طهمان وابوخالد هیاج بن بسطام از علما ، محدثین ومفسرین مشهوری اند که قبلاً از ایشان ذکر نمودیم واینک به ذکر برخی دیگری از آنها می پردازیم .

عبدالله بن معاویة بن عبدالله بن جعفر الطیار از بزرگان علما و فضلای زمان خویش بوده و در علوم شرعی در عصر خود از همه اقران و همقطارانش جایگاهی فراتری داشت، شخص ارجمند و کریم النفس بوده و بر اظهار حق جرئت و دلاوری بی نظیری داشت ، از دعوتکران مخلص به حساب می آمد، مردم را به حق و اسلام به صورت سری دعوت می نمود، و بدینو سیله محبت مردم را نسبت به خویش کسب کرد، با مردم معتبر و تهی دست یکسان تعامل داشت، و این سبب شد که مردم در نواحی مربوطات فارس و اصفهان به نام او خطبه بخو انند ، مذکور در سال 124 هـ به شهادت رسید و در قریه کهندج در شهر هرات بخاک سپر ده شده و هنوز قبرش در آنجا و جود دارد (11).

<sup>(11)</sup> سرگذشت بير هرات ص 229 ، ورسالهٔ مزارات هرات ص 8-9.

وبدین سان امثال ابو القاسم محمد بن امام جعفر الصادق وشیخ ابولیث فوشنجی و غیر آنان دیگر علما بارز و زاهدان مشهور در قرن دوم زندگی کرده اند .

وناگفته نماند که وضعیت حدیث از آن روزگاران به بعد روز بروز بهتر وپررنگ ترمی شد ، تا آنکه در قرن سوم وچهارم وقرنهای بعدی مجموعه ای از علماء ومحدثین ثقات ، ازین سرزمین تبارز نموده در فضای علمی وحدیثی هرات درخشیدند که از جمله می توان ابو ولید احمد بن ابی رجاء عبدالله بن ایوب بن حنیفة هروی را نام برد که از اکابر علمای قریهٔ آزادن در شمال غربی هرات بوده واز شاگردان امام احمد بن حنبل واستادان امام بخاری وامام ابو محمد عبدالله بن عبدالرحمن دارمی صاحب سنن بوده ، که هردو از وی در کتابهای خویش احادیث بی شماری را روایت میکنند وی در سال 232 هجری وفات نمود و در قریه آزادان به خاک سپرده شد (12).

شخصیتهای مشهوری از محدثین بزرگ امثال ابو الولید که اساتید ومرجع علماء وطلاب علم بودند بی تردید اثر بزرگی در انتشارحدیث نه تنها در شهر هرات داشتند ، بلکه در هرات ودر شهرهای مجاور آن ، که از آنها علما وطلاب حدیث به هرات قدوم می آوردند اثر گذار بودند – ودر قرن سوم هجری مشایخ بزرگ واعلام سترگ دیگری امثال خواجه علی موفق را سراغ داریم که مذکور در بغداد تولد یافته ودر هرات متوطن شده ودرسال 256 هجری در هرات چشم از جهان بسته ودر آنجا به خاک سپرده شد $^{(13)}$  وهم از محدثین بزرگ امام ابو الحسن کردی درین قرن چهره نمایی دارد که نامبرده در پهلوی شهرت در حدیث مهارت در فقه را باخود داشته ، فقیه ، دانشمند ، حافظ وزاهد خوانده شده و بنا بر روایتی هشتاد هزار حدیث را حفظ داشت $^{(14)}$ .

وهرگاه به وضع حدیث ومحدثان هرات در قرن چهارم متوجه شویم مجموعهٔ بزرگی از ایشان را می یابیم که کتابها وتالیفات زیادی از ایشان در

<sup>(12)</sup> سرگذشت بير هرات ص 220 ، ورسالهٔ مزاءات هرات ص 13.

<sup>(13)</sup> رساله مزارات هرات ص 14 -15 -16 ، وسر گذشت بير هرات ص 221 .

<sup>(14)</sup> دو مصدر ومأخذ گذشته .

حدیث و علوم حدیث به جا مانده است ، بگونه مثال : حسین بن ادریس بن المبارک بن هیثم هروی از محدثان بزرگ ومشهور هرات است ، که برای فراگیری حدیث و علوم شرعی به دمشق ، سفر نمود ، ودر آنجا از هشام بن عمار سماع حدیث کرد ، وبه بغداد رفت ودر آنجا از عثمان بن ابی شیبة ومحدثان دیگری حدیث شنید وتعداد زیادی از مردم از او علم گرفتند ودرس حدیث شنیدند ، امثال حام بن حیان و غیر او ، از مردان ثقات ومحدثان معتمد بوده ودر تاریخ کتابی دارد که به ترتیب حروف معجم همانند کتاب تاریخ کبیر بخاری تألیف نموده که در آن احادیث واخبار زیادی را جمع آوری وتألیف ودرسال 301 هـ وفات نموده است<sup>(15)</sup>.

بدینگونه حدیث در شهر هرات رشد ونمو نمود ، سیس به روستاها ومناطق دور دست شهر، وشهر های مجاور آن منتشر شد، واز طرف دیگر طلاب هرات باسفرها ورحلات به بیرون از هرات وبانشست وملاقات های شان با امامان حدیث ، حدیث و علوم شرعی را به هرات منتقل ساختند ، بنابرین هرات درین فترهٔ زمانی شخصیتهای علمی وحدیثی بزرگی را که نه تنها باعث افتخار هرات وافغانستان بوده بلكه جهان اسلام به ایشان افتخار می نمود به جامعهٔ اسلامی تقدیم کرد که نامهایشان در تاریخ علماء ومحدثین با خط درشت وزرین ثبت شدہ است

#### مبحث سوم : روش ومنهج محدثین در هرات :

به ارتباط شیوه ومنهج محدثین در هرات با تعبیر دیگر، روش ومنهج مدر سه حدیثی هر ات باید گفت که تقار ب و نز دیکی زیادی بین ، محدثین در بلخ وروش محدثین در هرات وجود دارد واین بدان لحاظ که هر دو شهر از لحاظ مسافه جغر افیایی با هم نز دیک و روابط علمی در میان آنها موجود بوده و علمای هر یک به شهری دیگر ، سفر های علمی ورحلات داشته اند . زیرا بلخ و هرات دو جزء مهمی از اجزاء خراسان بزرگ بوده طوری که در تعریف هرات به آن اشاره امد.

<sup>(15)</sup> معجم البلدان ج 5 ص 396 و 397.

#### اینک به شرح وتفصیل برخی ازین مناهج وروش ها می پردازیم :

- و از مناهج وروشهای محدثین هرات آن بوده کهتنها به قراءت وثبت وضبط حدیث در کتابها واوراق اکتفا نمی کردند بلکه آن را در سینه هایشان حفظ و از حفظ وصدر خویش روایت می نمودند البته طریقه وشیوهٔ معمول نزد علماء وحفاظ حدیث در همه زمانها چنین بوده ومحدثین هرات نیز به همین منهج وشیوه روان بودند بگونه مثال امام ابو الحسن کردی هروی که در سال 255 هـ داعی اجل را لبیک گفته است هشتاد هزار حدیث را باسندش کاملاً حفظ داشت(16) وهمچنین عبدالله بن عروة هروی محدث مشهوری که در سال 311 هـ چشم از جهان بست از جمله محدثین مشهور در حفظ حدیث بوده است(17) امثال اینان صدها محدث حفاظ درین خطه علم خیز وحدیث پرور زندگی نموده که احادیث رسول الله به ای شان حفظ وضبط نموده وبه شاگردانشان رسول الله به نمویش روایت می نمودند.
- ❖ وهم از مناهج وشیوه های محدثین هرات آن بوده که گاهی به طلاب وتلامید خویش به وسیله نوشته و کتابت اجازه می دادند که مرویات شان را روایت کنند و این امر با مراجعه و خوانش بیوگر افی برخی از محدثین هرات روشن می شود، بطور مثال: عبدالله بن احمد بن محمد بن عبدالله ابوذر هروی که از محدثین مشهور هرات است به سوی مکه رفت و مدت زمانی در آنجا اقامت گزید و در میان عرب از داوج کرد و هر سال ادای حج می نمود و صحیح بخاری را از سه تن از استادان و مشایخ حدیث: محمد بن المکی و ابی محمد عبدالله بن محمد حموی و ابو اسحاق مستملی اخذ و تلقی کرد، ابو الفضل بن عبدالله بن محمد حموی و ابو اسحاق مستملی اخذ و تلقی کرد، ابو الفضل بن خمیرویه هروی و ابو منصور نضروی و بشرین محمد مزنی و " افراد دیگری" از طبقه آنان گفته اند: که ابوذر هروی از مکه به ما نوشت و به روایت تمام احادیث و مرویاتش اجازه داد (۱۵).

<sup>(16)</sup> رساله مزارات هرات ص

<sup>(17)</sup> أفغانستان من الفتح الإسلامي ص 361.

<sup>(18)</sup> التفييد لمعرفة روآة السنن والمسانيد ص 391 -392.

• واز شیوه ها ومناهج مهم محدثین هرات می توان آن را شمرد که محدثین تنها به روایت و نقل حدیث و حفظ لفظ آن بسنده نبوده بلکه با احادیت با فهم ، استنباط و استدلال با آن می زیستند، در تحلیل و تجزیه حدیث دقیق شده از آن مسائل را بیرون آورده علت حکم را در حدیث دریافته و مسایل که در آن نص و جود نداشته از باب حمل مانند برمانند قیاس را بکار می بردند.

که می توانیم مثال آن را در امثال امام ابو علی حامد بن محمدبن احمد رقاع سراغ کرد که از محدثین مشهور هرات بوده واز استادان فقه واجتهاد خوانده می شود نامبرده در سال 356 هـ در هرات فوتیده ودر داخل شهر هرات دفن گردید(19).

نا گفته نماند که جمع بین حدیث وفقه از منهج وروش اکثر علماء در بلدان اسلامی در قرنهای اولی بوده ولی این روش در بلخ و هرات شکل و صورت ویژه ای داشته است ، چه درین دو شهر بزرگ خراسان هر محدثی را که سراغ می کنیم او فقیه ، و هر فقیهی را که در می یابیم او محدث است، فقه وحدیث درین دو شهر دوشادوش حرکت داشته ویکجا پیش می رفته و همواره در علماء جمع می شده است ، براستی محدث که فقیه نباشد موارد تطبیق حدیث را نمی شناسد و فقیه که محدث نباشد دانشش بی اساس و فقیه بی دلیل است ، بناء فقه و حدیث حیثیت سقف و اساس ، (تهداب) را دارند . اساس حدیث و سقف ، عبارت از فقه است ، که بر آن بنا یافته است ، پس چه خوب است حدیث و فقه در شخصیتهای چون کنانة بن جبلة هر وی و ابو خالد هیاج بن بسطام تمیمی و معمر بن حسین هر وی و غیر هم ستارگان فقه و کواکب بسطام تمیمی و معمر بن حسین هر وی و غیر هم ستارگان فقه و کواکب در خشان حدیث در آسمان علمی هر ات بودند (20).

<sup>(19)</sup> رسالهٔ مزاراتِ هرات ص 20.

<sup>(20)</sup> أفغانستان والأدب العربي عبر العصور.

<sup>(21)</sup> ابوداود در كتاب الترجل وابن ماجه در زهد أورده نكا : بذل المجهود: 17-358...45 .

بسیاری از علما وبویژه محدثان در هرات به شیوه صحابه وسلف صالح زندگی اختیار نموده وبه انچه میسر بود قناعت داشته واز صبر وشکیبایی برخوردار بوده با دنیا ومتاع وآلایش اعتنا واهتمام نداشتند . واین ابو عبدالله محمد بن الیمان متوفای 416 هـ است که از بزرگان مشایخ حدیث شمرده شده است ، و او کسی استکه شیخ هرات خواجه عبدالله انصاری از وی روایت نموده وراجع به او گفته است : من از شیخ بزرگ که چشمم مانند او را ندیده است حدیث روایت می کنم ، او شخصیت دانشمند ، زاهد ومحدث زمانش بوده وبه روش صحابه وسلف صالح رضی الله عنهم زندگی داشت (22).

- ❖ تالیف وتصنیف در علوم مختلف، از مناهج وروشهای محدثین هرات می باشد ، علما درین سرزمین ، کتابها ورسالهای در حدیث، فقه، تاریخ و غیره به تألیف رسانیده که مورد استفاده طلاب علم و عامه مردم قرار گرفته است، بگونه مثال : شیخ هرات امام عبدالله انصاری چندین کتاب و تألیفات زیادی در علوم مختلف دارد ، و همچنان حسین بن ادریس بن مبارک وبرادرش یوسف بن ادریس هروی که هردو از علماء ثقه در حدیث اند کتابها و تألیفات در فقه و علوم دیگر دارند (<sup>(23)</sup>).
- خ از شیوه وروش محدثین و علماء در هرات گرامیداشت قدر علم واحترام علماء وتقدیر از دانشمندان بوده ، ایشان از یکطرف به علماء ومحدثین ، ارج می گذاشتند ، واز طرف دیگر عزت نفس وحیثیت خویش را نگهداشته به درب امراء وملوک برای تعلیم و آموزش اطفال و پسران شان نمی رفتند ، بلکه امرا برای سماع حدیث ، نزد ایشان می آمدند ، حدیث وسائر علوم اسلامی را فرا می گرفتند ، بگونه مثال ابو عبید القاسم بن سلام هروی که از بزرگترین اعلام فقه وحدیث است ، کتابهای زیادی را که مشهور ترین آنها کتاب غریب الحدیث است تألیف نموده که احمد بن حنبل آنرا وصف کرده است ، علی بن المدینی و عیاض عنبری در حالیکه از علماء برجسته کرده است ، علی بن المدینی و عیاض عنبری در حالیکه از علماء برجسته حدیث اند به سوی او آمدند که تا از وی حدیث بشنوند، اما ابو عبید بخاطر تعظیم و بزرگداشت علم آنان به منزل ایشان رفت ولی همین ابو عبید از رفتن تعظیم و بزرگداشت علم آنان به منزل ایشان رفت ولی همین ابو عبید از رفتن

<sup>(22)</sup> رسالهٔ مزارات هراة ص 26 - 27.

<sup>(23)</sup> أفغانستان من الفتح الإسلامي ص 357.

به خانه امیر طاهر بن الحسین انکار وامتناع ورزید وامیر خودش برای سماع علم به نزد وی می آمد واز او علم می آموخت (24).

علما ومحدثین هرات به این ترتیب و چنین شیوه ، قدر علم ، کرامت علماء و عزت نفس خویش ر احفظ نمو دند.

 واز مناهج وروش محدثین در هرات اهتمام وتوجه به سند عالی است ، ازینرو برای این مطلب از شهری به شهری سفر می نمودند تا حدیث را به سند عالی روایت نمایند ، رسیدن به سند عالی از بزرگترین آرزوهای محدثین بوده است لذا محدثینی را سراغ داریم که در لحظات مرگ خویش هنگامی که برایش گفته می شود چه اشتها دارید ؟ می گوید : خانه خالی از انسانها و سند عالى را مى خواهم.

بدین شیوه علما و محدثین هر ات بر ای در یافت سند عالی از هر ات به مکه ، مدینه ، بغداد و دیگر شهر ها ر حلات و سفر ها داشتند ، تا احادیث را از شیو خ و استادان که سند ایشان به رسول الله ﷺ نز دیکتر است ، روایت کنند ، که در بیوگرافی وشرح حال برخی از محدثان که یاد آور شدیم از سفرهایشان ذکر بعمل أورديم.

#### مبحث چهارم : ویژگیهای مدرسه حدیثی هرات :

مدر سه حدیثی هر ات با تبار ز دستهٔ بز رگی از محدثین ، درین سر ز مین مبارک، شکل گرفته است ، و البته توجه واهتمام باشندگان این خطه به علم و حدیث ر سول الله ﷺ در شکل گیری آن نقش و اثر بار زی داشته که در نتیجه ، از فرزندان این خاک تعداد زیادی از متخصیصین در حدیث و اشتغال دارندگان به آن به میان امده است .

بی تردید هر محیط وجامعه ، خصوصیات وویژگیهای از خود دارد که در کیان فکری وتکوین علمی فرزندان آن اثر گذار است ، بسا وقت نظام درسی ومنهج علمی دریک محیط با نظام اجتماعی وسیاسی موجود در آن تفاعل نموده

<sup>(24)</sup> أفغانستان من الفتح الإسلامي ، ص 357-358.

از آن متأثر می شود ، بدین لحاظ مدرسه حدیثی هرات از یک سلسله ویژگیها و ممیزاتی برخوردار است که شاید این ویژگیها وخصوصیات، مدرسه حدیثی هرات را نسبت به مدارس حدیثی دیگر برتر وشگوفاتر نشان دهد ، که اینک ما ذیلاً به برخی از این ویژگیهای اشاره می کنیم:

البته آنهایی که اشتغال به حدیث و علم حدیث داشته و دارند تعداد زیادی اند و لفظ محدث به هر انکه اشتغال به حدیث وروایت آن داشته باشد اطلاق می شود لیکن محدثین ثقات و معتمد و اثبات ، که قول آنان مورد اعتماد علما و دانشمندان برجسته این علم باشد تعداد شان به آن مقدار زیادی نیست که در هر جای و هر منطقه، به کثرت پیدا شوند ، ازین لحاظ از خصوصیات و ویژگیهای مدرسه حدیثی هرات یکی هم اینست :

الف – اكثر محدثين در هرات ثقات و اثبات بوده علما برجسته حديث واهل جرح وتعديل به ثقه بودن واخذ به قول آنان اتفاق كرده اند وبراى توضيح اين مطلب واثبات اين مدعا به ذكر چند مثالى ازين محدثين ثقات مى پردازيم:

1 - عبدالله بن محمد بن على بن محمد ابو اسماعيل حافظ، انصارى، هروى است كه ابوبكر بن نقطه در موردش گفته است : الحافظ الثقة المأمون " عبدالله حافظ حديث، ثقة ومعتمد، امانتدارى اش در حديث پذيرفته شده است ، ذهبى در تذكرة الحفاظ وسير اعلام البنلاء او را آورده و از ثقات ، اثبات شمرده است ، وابو عبدالله حسين بن محمد بن الحسين گفته است عبدالله بن محمد انصارى ، ناصر السنة ، بيگاه روز جمعه 22 ذى الحجة سال 481 هـ از جهان رفته است ، ومؤتمن بن احمد الساجى گفته است : عبدالله بن محمد انصارى از سلاطين علماء بوده ودر زبان تذكير وتصوف آيه ونشانه بزرگى بوده است (25).

2 – ابو عبدالله بن عباس ابن ابو ذیل هروی که از راویان ثقات حفاظ بوده ودر سال 378 هـ از جهان چشم بسته است  $^{(26)}$ .

<sup>(25)</sup> التقبيد في معرفة رواة السنن والمسانيد ص 322 - 324 ، وتذكرة الحفاظ 1183/3 وسير أعلام النبلاء 503/18 .

<sup>(26)</sup> دافغانستان نوميالي ج 2 ص 25 وأريانا دائرة المعارف 756.

3 – قاضى ابو عاصم محمد العبادى هروى كه از محدثان هرات بوده ابن خلكان راجع به وى گفته است: "كان اماماً متقناً دقيق النظر، له مصنفات كثيرة أكثر ها فى الفقه " ابو عاصم امام كامل داراى دقت نظر بوده كتابهاى بسيارى داشته كه اكثر آنها در فقه مى باشد واز كتابهاى مشهور آن: ادب القضا والهادى الى مذهب العلماء والمبسوط است(27).

• از ویژگیهای مدرسهٔ حدیثی هرات اینست که اکثر آنهایی که در حدیث مهارت داشتند در لغت عربی نیز تبحر حاصل نمودند وما هنگامی که بیوگرافی محدثین هرات را می خوانیم می یابیم که بیشتر آنهایی که در حدیث ، شهرت یافته اند ، ایشان در قطار لغویین محسوب شده ومهارت شان در لغت کمتر از شهرت شان در حدیث نبوده است ، وبدین لحاظ می توانیم که این امر را از ویژگیهای مدرسه حدیثی هرات قلمداد کنیم ، زیرا در سایر مناطق افغانستان بدین شکل وپیمانه سراغ نداریم که متخصصین حدیث ماهرین لغت بوده باشند ، واینک به ذکر برخی ازین شخصیتها ذیلاً می پردازیم .

1 - ابو منصور محمد بن احمد بن طلحة از هرى فقيه ومحدث كه تابع مذهب امام شافعى بوده وامام لغت وادب مى باشد ، نخست به حديث وفقه اهتمام نموده ودر آن شهرت يافت ، سپس تبحر در لغت وادب بروى تغلب نمود ، ازينرو به خاطر آن به قبائل واطراف سفرها كرد ، وكتابهاى نوشته كه از مشهور ترين كتابه هايش تهذيب اللغة ، غريب الالفاظ التى استعملها الفقها ، تفسير القرآن وفوائد منقوله عن تفسير المزنى ، مى باشد ، و درسال 370 هجرى در هرات چشم از جهان يوشيد (28).

2 - ابو اسحاق ابراهیم بن محمد بن ابراهیم هروی که از علمای بزرگ بوده از ارکان علم، سماع حدیث نموده ، سفر های هر طرف داشته امام، فقیه و ماهر در اصول و علم کلام و آگاه در احادیث بوده با علمای بزرگ نشست وبرخاست دانشته ، کتابها و مؤلفات زیادی از وی مانده است ، که مشهور ترین آنها :

<sup>(27)</sup> أفغانستان من الفتح الإسلامي ص 358 – 359.

<sup>(28)</sup> أفغانستان من الفتح الإسلامي ص 356 ، الأعلام للزركلي

#### حدیث وجایگاه آن در هرات

- 1 جامع الجلى والخفى في اصول الدين.
  - 2 نور العين في مشهد حسين.
    - 3 ادب المجلة.
  - 4 العقيدة وكتابهاي ديگر (<sup>(29)</sup>.
- 3 ابو عبیدة احمد بن محمد بن عبدالرحمن القاشانی که نامبرده محدث ، فقیه ولغوی مشهور بوده از علمای بزرگ به حساب می آید ، وصاحب دو کتاب الغریبین است که در آن غریب القران و غریب الحدیث را تفسیر نموده و از قریه قاشان یکی از روستاهای هرات است و در سال 401 هـ و فات نموده است (30).

اینها وامثال شان محدثین مشهوری بودند که در لغت وادب نیز به کمال ومهارت رسیده بودند و روی این امر می توانیم به جزم بگوییم که مدرسه حدیثی هرات نسبت به مدارس حدیثی دیگر ، در افغانستان ، به ویژگی کثرت محدثین لغوی ، ومدرسه حدیثی بلخ به ویژگی کثرت محدثین فقیه ، اختصاص یافته است .

1 – ابو احمد منصور بن محمد ازدی هروی از محدثین هرات است واز زمرهٔ علمای است که جمع بین علم وادب نموده واز علمای شافعیه است ، کتابها ورساله ها دارد ، مذکور ، نویسنده ، شاعر ،عالم ومحدث بود ، و در سال 440 هـ از جهان چشم بست ( $^{(31)}$ .

<sup>(29)</sup> دافغانستان نوميالي ج 1ص202 ، وأريانا دائرة المعارف ج 5 ص 9 .

أفغانستان والأدب العربي عبر العصور ص 226 ، والطبقات الكبرى 81/4 ، البلداية النهاية ج عبر العصور 30

<sup>(31)</sup> طبقات الشافعية ج 4 ص 196 ، أفغانستان والأدب العربي ص 304 .

2 - ابو منصور محمد بن احمد بن طلحة مشهور به از هری ، از بزرگترین فقهای شافعی است ، که دارای مؤلفات و کتابهای زیادی است ، قبلاً از بیوگرافی آن ذکر بعمل آمد .

3 – محمد بن احمد هروی فقیه ومحدث بوده از مذهب امام شافعی پیروی می کرد ، وکتابهای در فقه شافعی تألیف کرده است $^{(32)}$ .

بدین سان تعداد زیادی از محدثین هرات اند که ایشان در فقه شافعی تبارز نموده و در پهلوی مهارت و شهرت شان در حدیث به حیث فقهای برجسته ونامور عرض اندام نموده و شناخته شده اند که مدر سه حدیثی هرات را ویژه گی خاص بخشیده اند.

ولی در باقی ویژگیها وخصوصیات چون حفظ حدیث ، نگارش آن ، تألیف وتصنیف در حدیث ، اهتمام به قضایای جرح وتعدیل واسناد ، سفر ها برای طلب حدیث ، محدثان هرات همانند محدثان بلخ در همه عرصه های مذکور نشاطات وفعالیتهای داشته اند که می توانیم بگوییم که در ممیزات مذکور این دو مدرسه باهم وجوه مشترک دارند.

# خاتمه : دست آوردهای این مدرسه در مجال حدیث :

علم حدیث در شهر هرات بانشأت علماء وطلاب آن نشأت نموده رشد ونمو کرد ، تا آنکه مدرسه حدیثی هرات شکل گرفت ، و هرات مرجع علماء وطلاب برای اخذ علم وسماع حدیث شد ، طوری که حافظ ابرو یکی از تاریخ دانان افغان گفته است : قیه الاسلام هرات قبله احرار وابرار وکعبهٔ اشراف واحبار ومرکز اهل بر وتقوی ، مأمن زهاد و عباد و مسکن افطاب و اوناد گشته (33).

واز دست آوردها ونتایج سعی وتلاش اهل هرات به علم ، تعداد مدارس شرعی در هرات در زمان غوریها به 359 مدرسه می رسید ، و هرات در جزء شرقی از عالم اسلامی مرکز علم وادب وروایت گردید ، که از آن محدثین ثقاتی

<sup>(32)</sup> أفغانستان من الفتح الإسلامي ص 361.

<sup>. 266 – 265</sup> ص 265 – 266

بروز نمودند که در اطراف واکناف شهرت یافتند ، وکتابخانه های اسلامی را با تألیفات و مصنفات بزرگ شان در حدیث و علوم آن ، و در فقه ، تفسیر ، تاریخ و غیره غنامند ساختند که از آنجمله می توان به شخصیتهای ذیل اشاره کرد .

1 – حسین بن ادریس بن مبارک بن الهیتم بن زیاد هروی مؤلف وصاحب تصانیف در حدیث کتابی در تاریخ مانند کتاب تاریخ کبیر بخاری بر حروف معجم تصنیف نموده که در آن احادیث واخبار زیادی را آورده است ودر سال 301 هـ از جهان رحلت نموده است<sup>(34)</sup>.

2 - شیخ الاسلام خواجه عبدالله انصاری از فرزندان هرات زاده مدرسه حدیثی هرات ، کسی است که به علم ، زهد ، تقوی شهرت یافت وبا بدعات وخرافات مبارزه کرد ، کتابهای و تألیفات زیادی دارد ، از بزرگترین و مشهور ترین علمای حدیث و فقه می باشد ، علاوه براینکه در زهد ، شهرت داشته است ، و در سال 481 هـ از جهان چشم پوشیده (35).

# بصورت فشرده مدرسه حديثي هرات نتايج ذيل را ببار آورده است :

- 1 شهر هرات مهد علم حدیث ومرجع طلاب آن گردید.
- 2 هرات تعداد زیادی از محدثین را که به قمهٔ علم وبر درجه نقد وتنقیب رسیده بودند ، پرورش داد.
- 3 كتابها ومؤلفات زيادى در علوم مختلف حديث چون جرح وتعديل تاريخ رجال حديث به دست تأليف قرار گرفت .
- 4 مدرسه حدیثی هرات مدرسه فقهی هرات را به زایش گرفت زیرا مبنای فقه کتاب وسنت است ، پس از آنکه محدثین در هرات بروز نمودند دستهٔ از آنها متصدی استنباط احکام فرعی از احادیث نبوی شدند، انگاه فقه نشو و نما نموده مدرسه فقهی هرات به میان آمد که ممیزات وخصوصیات ویژه اختصاصی یافت.

<sup>(34)</sup> معجم البلدان ج 5 ص 396 – 396

<sup>(35)</sup> طبقات الصوفية ص 4.

#### فهرست مآخذ ومراجع:

- 1 احسن التفاسيم: تأليف محمد بن احمد بن عبدالله المقدسي، ليدن مطبعة بريل 1909 م.
  - 2 الأعلام: تأليف رزكلي دار العلم للملايين بيروت لبنان.
- 3 أفغانستان والأدب العربى عبر العصور: تأليف دكتور امان صافى الطبعة الاولى، المكتبة السلفية 1988 القاهرة.
- 4 أفغانستان من الفتح الإسلامي إلى الغزو الروسى: تأليف د/ محمد على البار الطبعة الاولى، دار العلم للطباعة والنشر ، جدة السعودية.
  - 5 افغانستان: نوميالي عبدالروف بينوا ، طبع وزارت اطلاعات وكلتور كابل افغانستان.
    - 6 البداية والنهاية: تأليف اسماعيل بن عمر بن كثير دار ابن كثير، بيروت لبنان.
- 7 بذل المجهود ... : تأليف شيخ خليل احمد سهارنفورى ، مطبعة ندوة العلماء لكنهو، سال طبع 1392 هـ 1972 م.
  - 8 تاريخ افغانستان بعد از اسلام: عبدالحي حبيبي ، طبع كابل.
- 9 تاریخ هرات در عهد تیموریان: تألیف عبدالحکیم طبیبی، سال طبع 1368، انتشارات هیرمند تهران.
  - 10 تذكرة الحفاظ: ابو عبدالله شمس الدين ذهبي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان.
- 11 التقريب: ابن حجر عسقلاني، طبع دارنشر الكتب الاسلامية كوجر انواله پاكستان، الطبعة الأولى.
- 12 التقبيد في معرفة رواة السنن والمسانيد: محمد بن عبدالغنى ابن النقطة البغدادي ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى 1988 بيروت.
  - 13 تهذيب التهذيب: ابن حجر العسقلاني: حيدر آباد الدكن بالهند سنة 1325 هـ.
    - 14 خراسان بزرگ: تألیف داکتر احمد رنجبر، مؤسسه انتشارات امیر کبیر.
  - 15 ــ دائرة المعارف آريانا: وزارت معارف افغانستان انجمن دائرة المعارف ، كابل 1962 م.
    - 16 رسالهٔ مزارات هرات: تصحيح وتعليق فكرى سلجوقى ، چاپ كابل.
    - 17 سرگذشت بير هرات: تأليف منصور الدين خواجه نصيري، تهران، اقبال 1359 هـ.
- 18 سنن أبى داود: سليمان بن اشعث سجستانى ، تعليق عزت عبيد ، حمص ، سال طبع 1388 هـ.
  - 19 سنن ابن ماجه: محمد بن يزيد ابن ماجه قزويني ، دار الفكر بيروت ، سال طبع 1960 م.
- 20 سير أعلام النبلاء: ابو عبدالله شمس الدين ذهبي ، مؤسسة الرسالة الطبعة الثالثة سنة 1405 هـ.
- 21 طبقات الصوفية: تأليف عبدالله بن محمد بن على الانصارى ، تحقيق وتعليق عبدالحى حبيبى، سال طبع 1314 هـ ش ، انجمن تاريخ وزارت افغانستان كابل.

#### حدیث وجایگاه آن در هرات

- 22 طبقات الشافعية: تأليف تاج الدين ابو نصر عبدالوهاب بن على السبكى ، تحقيق عبدالفتاح محمد ومحمود محمد الطاحى ، عيسى الحلبي ، القاهره ، الطبعة الأولى.
  - 23 الطبقات الكبرى: تأليف ابو عبدالله محمد بن سعد ، طبع دار صادر ، بيروت.
  - 24 فتوح البلدان: احمد بن يحيى ابو الحسن البلاذري ، المكتبة النجارية ، القاهرة 1934 م.
    - 25 معجم المؤلفين: عمر رضا كحاله ، مكتبة المثنى ، بيروت.
  - 26 معجم البلدان: ياقوت بن عبدالله ابو عبدالله الحموسي احياء التراث العربي بيروت 1399 هـ
- 27 نهاية الأدب في معرفة أنساب العرب: ابو العباس شهاب الدين احمد بن على بن احمد القلقشندي.



# د غربي تمدن نړیوال لرلید او په اسلامي نړۍ د هغی اغیزی (دویمه برخه)

# بوهنوال دكتور مصباح الله عبد الباقى

د سلام پوهنتون د شرعیاتو او قانون د پوهنځی استاذ او د سلام څیړنیزي مجلی د تحریر مدیر کابل - افغانستان

#### دتیری برخی نتائج

د غربي فكر د اوږد تاريخي پس منظر او شاليد د مطالعی څخه وروسته دا نتائج لاس ته راځي:

- 1. اروپا له پیل څخه د داسی دین د تسلط لاندی راغله چی په انساني افکارو یې بنسټ ایښودل شوی وه.
- 2. بیا وخت تربله د کلیسا مشرانو په هغی دین کی داسی بدلونونه راوستل چی هغوي یې د هر ډول واک واکداران کړل.
- 3. ددی بی ساری واک څخه د کلیسا دیني مشرانو ناوړه ګټه پورته کړه، او په ټولنه کی یې بی ساری اختناق او استبداد رامنځ ته کړ.
- 4. دى هر اړخيز استبداد د هر ډول علمي او ساينسي پرمختګ مخه ونيوله چى له امله يې پوهان او علماء او فلسفيان د بيلا بيلو لاملونو په نتيجه كى دى ته اړ شول چى د عكس العمل په حيث ددى استبداد پر ضد راولاړ شي.
- 5. په پیل کی دا عکس العمل انفرادي وه چی وروسته یی عام حالت غوره کړ، او خلکو د انتقالي مرحلی په توګه داسی یو دین ایجاد کړ چی د الله تعالی د وجود څخه صراحتا انکار هم پکی نه وو خو په انساني ژوندی کی یې کومه اغیزه هم نه وه دی ته طبیعی دین وویل شو.

- 6. په دې وخت کې غلطي دا وشوه چې پر ځای ددې چې دا عکس العمل د همدی تحریف شوی کلیسایی عقیدی په مقابل کی منحصر پاتی شی، دی عکس العمل یو عام حالت خپل کړ، او ټول ادیان په کلیسا باندی قیاس کړی شول، او د اروپا خلکو د ټولو ادیانو په مقابل کې هماغه دریځ غوره کړ چې د کلیسا په مقابل کې يې غوره کړي وه.
- 7. ددى نادرست قياس او عكس العمل په نتيجه كي د اروپا په خلكو داسي تصورات حاكم شول چي هغه په بشيره توګه الحادي تصورات وو، سره له دی چی يو زيات شمير و ګړي يې تر اوسه په مسيحيت د ايمان دعوه هم لري، مګر د هغې سره سره دوي په بشير الحاد کې ژوند کوي، چې دا به موږ په دویمه بر خه کی په تفصیل سر ه و لو لو .

# دويمه برخه: د مادي مذاهبو تسلط او بشپړ الحاد

کله چې د کلیسا او کلیسایي دین پر ضد قیام وشو، او د هغه د فکرې او علمی استبداد څخه خلک خلاص شول، نو په بیل کی مفکرین او ساینس یو هان د الله تعالى په وجود قائل وو، او په بشيره تو که مادي کرايان او ملحدين شوي نه وو لکه د نیوټن او داسې نورو ساینس یوهانو په اړه مو چې ولوستل، مګر کله چی د وخت په تيريدو سره علم (ساينس) ترقی وکړه، او په عين وخت کی د کلیسا او کلیسایی دین څخه خلک مایوس شول، اوشدید نفرت یی و رسره پیدا شو، ځکه چې له يوې خوا د هغې بنسټيز عقائد د تجربوي علومو په رڼا کې غلط ثابت شول، او له بلي خوا د هغي فساد او فكري او علمي استبداد له حد څخه تير شوي و، او په عين حال کې علم او ساينس دومره ترقي وکړه چې خلکو ته یی داسی اسانتیاوی برابری کړی چی د کلیسا د واک لاندی یی چا تصور هم نشو کولی، د خلکو ژوند یې بدل کړ، د صحت په میدان کې یې هغه څه انسان ته مهيا کړل چې له دې مخکې د دغه انسان په تصور کې هم نه راګرځیدل، د برق اختراع او د بیلا بیلو موخو لیاره د هغی او د انرژی د نورو مصادر و څخه استفاده يو بل داسي انقلاب و و چې د ساينس او تجر بوي علم په نتیجه کی و رته انسان لاس رسی پیدا کر

#### ددی مادی فلسفو عقیده او فکر

دا خو یې مادي نتائج وو، خو د دې ټولو سره سره کوم شی چې د تأمل وړ دی هغه دا دی چې د ساینسي او تجربوي علومو له لارې لاس ته راوړل شوي نتائج د دې لامل شول چې د عقیدې او نړیوال لرلید (جهان بینۍ) او نړۍ پیژندنې له پلوه غربي انسان ځان په همدې مادي دنیا کې منحصر وګرځاوه، او د دې دنیوي ژوند او له هغه څخه د اعظمي استفادې پرته بل هر هدف یې د اهتمام له دایرې څخه بیرون کړ، د نوي علم او ساینس د همدې اغیزې په نتیجه کې د غرب ماده پرست او ظاهر بینه پوهان ورو ورو د الحاد په لور وروښوییدل، او مادي او الحادي تګلاره یې خپله کړه، چې دا د هغې اوږدې مقابلي طبیعي پایله وه چې د علم (ساینس) او کلیسایي دین ترمنځ واقع شوه.

د غرب په مقدراتو باندی د مسلطو مادي او الحادي فلسفو له نظره په الله باندې د عقیدې لرلو سبب او علت د انسانانو جهل او ناپوهي وه، د دوی له نظره کله به چې انسان لدې څخه عاجز شو چې د موجوداتو او پدیدو د طبیعي اسبابو په رنا کې تعلیل وکړي او سبب یې بیان کړي نو هغه به یې د همدې جهالت له امله الله ته منسوب کړې، په دې اړه اوجست کونت وایي: "إن الإنسان إذا عجز عن تعلیل ظاهرات الکون ومعرفة أسبابها الطبیعیة عزاها إلی قوی شبیهة بقواه البشریة"(۱) انسان چې کله د کوني پدیدو د تعلیل څخه عاجز شي، او د هغې طبیعي اسباب او لاملونه ونه پیژني نو داسې قوتونو ته یې نسبت کوي چې د دې بشري قواوو سره مشابهت ولري.

دا يوازې د اوجست كونت خبره نه وه، بلكې دلته كونت تقريبا د ټولو معاصرو مادي فلسفي مدارسو ترجماني كوي، د همدې عقيدې په بنسټ په غرب كې ډير فلسفي الحادي مذاهب ايجاد شول، او دا الحادي مذاهب په بيلا بيلو نومونو ياد شول، مګر د ټولو ترشا يو لر ليد او عقيده پرته وه او هغه دا چې دا مادي نړۍ نه په خپل پيدايښت او نه هم په استمرار كې كوم داسې ما وراء طبيعي قوت ته اړ

<sup>(1)</sup> وكوره ملقى السبيل في مذهب النشوء والارتقاء، اسماعيل مظهر ص ٤٨.

ده چې ادیان یې خدای بولي، بلکې دا په طبیعي توګه منځ ته راغلی  $^{(2)}$  او د طبیعي قوانینو سره سمه چلیږي، بناء د الله په وجود باندې ایمان ته کومه اړ تیا نشته، دوی دا هم وایي: چې د دې مادي نړۍ په اړه د معلوماتو یوازېنۍ موخه دا ده چې موږ هغه وپیژنو او اعظمي ګټه ترې واخلو، او طبیعت او ماده د خپل ځان تابع وګرځوو، او هغه په داسې توګه بدله کړو چې د انسان د غوښتونو سره برابره شي.

د اوسني غربي تمدن همدا عقيده په ډيرو لنډو ټكو كې اوجست كونت (١٧٩٨ ) داسې بيانوي: " إن الاعتقاد في ذوات عاقلة أو إرادات عليا، لم يكن إلا تصورا نخفي وراءه جهلنا بالأسباب الطبيعية. أما الآن و كل المتعلمين من أبناء المدنية الحديثة يعتقدون بأن كل الحوادث العالمية والظاهرات الطبيعية لا بد من أن تعود إلى سبب طبيعي، و أنه من المستطاع تعليلها تعليلا علميا مبناه العلم الطبيعي، فلم يبق ثمة من فراغ يسده الاعتقاد في وجود الله، ولم يبق من سبب يسوقنا إلى الإيمان به الله إلى الايمان به الرونكو ذواتو، او عليا ارادو (يعني د الوهيت په عقيدې) عقيده په حقيقت كې يوازې داسې تصورات وو چې د هغې ترشا موږ د طبيعي اسبابو څخه خپله ناپوهي او جهالت پټاوه (يعني د كومي حادثي او دكومي پديدې طبيعي علت او سبب به چې راته معلوم نه شو هغه به مو ما وراء الطبيعي پديدې طبيعي علت او طبيعي سبب او عقيده دي چې ټول كوني حوادث او طبيعي پديدې خامخا يو طبيعي سبب او عقيده دي چې ټول كوني حوادث او طبيعي پديدې خامخا يو طبيعي سبب او لامل لامل الله اله اله اله اله اله يې معلوم كړى شي نو بناء كوم داسي فراغ (تشه) پاتي نشوه (يعني علت او سبب يې معلوم كړى شي) نو بناء كوم داسي فراغ (تشه) پاتي نشوه چې ډكول يې څوك د الله په وجود باندې ايمان درلودلو ته اړ كړي، او داسې كوم داسې كور يې، او داسې كوم داسې غور د باندې ايمان درلودلو ته اړ كړي، او داسې كوم داسې غور د باندې ايمان درلودلو ته اړ كړي، او داسې كوم داسې كور يې د كور د باندې ايمان درلودلو ته اړ كړي، او داسې كوم

<sup>(2)</sup> چې اکثره يې په دې عقيده دي چې د ډارون د نشأت او ارتقاء د خرافي نظريې سره سم پرې ژوندي موجودات منځته راغلي.

<sup>(3)</sup> ملقى السبيل فى مذهب النشوء والارتقاءو أثره فى الانقلاب الفكرى الحديث، ص ٧٠، اسماعيل مظهر، دويم چاپ، المطبعة العصرية، باهتمام الياس انطون الياس، الفجالة، بشارع الخليج الناصرى، رقم ٢٠، مصر.

<sup>(4)</sup> د کوم طبیعي سبب او لامل موجودیت ایا انسان دی ته هڅوي چی هغه د الله تعالی انکار وکړي، بلکه دا اسباب یې دی ته هڅوي چی په دی فکر وکړي چی دا اسباب په دی شکل او دومره دقیقه توګه چا وضع کړي؟ چی دا پخپله عاقل انسان په الله تعالی باندی ایمان ته هڅوي.

سبب او لامل پاتې نشو چې موږ د الله په وجود باندې ايمان درلودلو ته سوق کړي.

اوجست كونت چې په نولسمه پيړۍ كې د وضعي ملحدانه فلسفې موجد او د غربي تمدن يو لوى فيلسوف بلل كيږي په دې نظر دى چې د پخوانيو خلكو د الله په وجود باندې د ايمان درلودلو بنسټيز سبب او لامل د طبيعي ظواهرو او پديدو د علتونو او اسبابو څخه ناپوهي وه، ځكه د دې طبيعي اسبابو څخه بې خبرۍ او ناپوهي او جهالت خلك دې ته اړ كول چې د الله په وجود ايمان ولري او دا ټول حوادث، ظواهر او پديدې هغې ته منسوب كړي، مكر د ساينس او طبيعي علومو د پرمختګ نه وروسته دې ته اصلا اړتيا پاتې نشوه چې څوك د الله په وجود ايمان ولري، ځكه د دې ظواهرو تعليل او تفسير له دې ايمان څخه پرته اوس ممكن دى، په دې شكل د دوى له نظره اوس الحاد ته بشپړه زمينه برابره ده، او ايمان ته اړ تيا نشته.

#### همدا د نوولسمي او شملي پيړيو د ټولو فلسفي مدارسو نظر دي

سره له دی چی غرب په فکري، سیاسي او دیني لحاظ یو تشخص نه لري، هلته ډیر فلسفي مدارس وجود لري، په سیاسي لحاظ یو دبل سره ډیر اختلافات لري، په دیني لحاظ یې څه خلک اصلا په هیڅ دین عقیده نه لري، یو شمیر نور یې ځان مسیحیان بولي، بیا په مسیحیت کی هم ډیری فرقی او ډلی وجود لري چی په خپلو کی ډیر شدید اختلافات لري، مګر ددی ټولو اختلافاتو سره سره دوي د غرب د اوسني تمدن په فکري بنسټونو باند په خپلو کی سره اتفاق لري، او ددی بنسټونو څخه د عملي ژوند څخه د الله تعالی بی دخله کول او دا ټوله نړی په مادي شکل تفسیر کول او د طبیعي قونینو تابع ګڼل چی د هغی په نتیجه کی بیا د الله تعالی مداخلی ته د هغوي له نظره کومه اړتیا نه پاتی کیږی، له دی امله ویلی شو تعالی مداخلی ته د ټولو لویو فلسفي مدارسو نظر دی، ځکه هغه ټول فلسفي مدارس چی په بیلا بیلو نومونو په نوولسمه او شلمه پیړیو کی په غرب باندې مدارس چی په بیلا بیلو نومونو په نوولسمه او شلمه پیړیو کی په غرب باندې حاکمي وی او تر اوسه حاکمي او مسلطی دي په حقیقت کی ټولی مادي فلسفی دي، که ځان ته مادي فلسفی و وایي او که نه ځکه چی یو شمیر فلسفی ـ سره له دی، که ځان ته مادي فلسفی و وایي او که نه ځکه چی یو شمیر فلسفی ـ سره له دی، که ځان ته مادي فلسفی دي ـ لدې څخه انکار کوي چی مادي فلسفی دي ـ لدې څخه انکار کوي چی مادي فلسفی

ورته وويل شي، او دا له دې امله چې دا نوم د تحقير او سپكاوي لپاره استعماليږي، په دې اړه يو غربي څيړونكي جون سومر فيل وايي: (إن مجرد تسمية إحدى الفلسفات لنفسها ب"المادية" يعتبر عادة في نطاق حدودنا الثقافية أمرا يدعونا إلى النفور منها، وقفل الأبواب دونها، و أن كلمة "مادية" تستخدم في العادة في سياق الاتهام لا من أجل التصنيف فقط ...... لهذا فهم يميلون إلى إطلاق اسم "التجريبية" و "الطبيعية" و "الطبيعية" و "الواقعية" و ما شابه ذلك على فلسفات كان الأدق أن تسمى "مادية") كله هم چې كومه فلسفه ځان ته مادي فلسفه ووايي نو زموږ د تقافت او علم تر حده دا يو داسې شي ښكاره كيږي چې موږ ترې متنفر كوي، او د هغې په وړ اندې دروازې بندوي، او په عامه توګه د (مادي) كلمه د تهمت په سياق كې استعماليږي، د همدې امله دوى كې استعماليږي، د همدې امله دوى خپلو هغو فلسفو ته چې ـ دقيقه خبره خو دا ده چې هغه د مادي فلسفو په نوم يادى خپلو هغو فلسفو ته چې ـ دقيقه خبره خو دا ده چې هغه د مادي فلسفو په نوم يادى شي ـ د (تجربوي)، (طبيعي)، (انساني) او (واقعي) فلسفو نوم وركول غوره ګڼي.

دا مادي فلسفې هغه که رومانتيکې فلسفې دي او که عقلاني فلسفې، ټولې په حقيقت کې د يوې مادي فلسفې شاخونه او څانګې دي، په دې وخت کې چې په غربي ټولنه کوم فلسفي مذاهب او مدارس په فکري لحاظ حاکم دي هغه ټول د هغه علمي او مادي تګلارې او منهج څخه اغېزمن دي چې د مخکې فلسفيانو د مذاهبو په ضمن کې يې يادونه وشوه، په دې کې په غرب کې حاکم نظامونو کمونيزم او ليبرال ديموکراسي کې هم فرق نشته، ټول په دې مادي منهج او تګلاره کې سره شريک دي، او دا علمي او مادي تګلاره په بشپړه توګه په يو الحادي لرليد او جهان بينې په لاندې توګه خلاصه کولې شو:

# د غربي تمدن لرليد (جهان بيني)

د علمي او مادي فلسفو په مقابل کې د کلیسا د پرله پسې ماتو په نتیجه کې په غرب هغه تصور حاکم شو چې هغه هر څه ته د مادې په سترګه ګوري، یعنې

<sup>(5)</sup> فلسفة القرن العشرين د جون سومر فيل بحث د (نحو البراجماتية الامريكية) ص ۲۵۸ ترجمه: عثمان نويه، مراجعه: دكتور زكي نجيب محمود، سلسلة مجموعة الألف كتاب (الادارة العامة للثقافة بوزارة التعليم العالي) كال: ۱۹۶۳م القاهرة ـ مصر.

داسى يو اړخيز تصور چې معرفت، په خپله انسان او ټولو اجتماعى قوانينو ته د همدې مادي تصور له نظره ګوري، الله او خداى يې په بشپړه توګه حذف کړى، که څوک پرى ايمان هم ولري هغه داسى ايمان نه وي چې په بشري ژوند څه اغيزه ولري، دا په حقيقت کې هغه الحادى تصور دى چې د ټول غربي تمدن په بنسټ کې پروت دى، همدې فکر ته کله د روشنفکرۍ خوځښت ويلى شي، او کله ورته سيکولريزم ويل کيږي، د دې فکر بنسټ هغه لر ليد (جهان بيني) تشکيلوي چې غربي انسان يې د دې کائناتو او د هغې درې ګونو عناصرو (اله، انسان، او طبيعت) په اړه لري.

موږ هم چې کله د غربي تمدن لرلید او جهان بیني معلومول و غواړو نو باید د همدې درې عناصرو په اړه ددې تمدن فکر او عقیده معلومه کړو، ځکه دا درې واړه هغه موضوعات دي چې بشري فکر یې له پیل څخه تر اوسه پورې مشغول ساتلی دی، ټول فلسفي تصورات د همدې موضوعاتو په محور څرخیږي، د همدې درې ګونو عناصرو په اړه د انسان عقیده د انسان سلوک او د تمدنونو قبله ټاکي، د همدې درې ګونو عناصرو په اړه د غرب عقیدې ته د غرب لرلید او جهان بیني ویل کیږي، په دې اړه خو بحثونه ډیر اوږده او تخصصي دې مګر دلته زه په ډیره لنډه توګه د غربي تمدن په بنسټ کې پروت د غربي انسان په عامه توګه او غربي فکري قیادتونو په ځانګړې توګه دغه لرلید د درنو لوستونکو مخ ته ږدم، او دا د دې لپاره چې موږ د دې تمدن حقیقت د دې په د رڼ کې د کې د کې د دې شو:

# لومړي: د اله (خداي) په اړه د غربي تمدن لرليد

غربي تمدن کې په ظاهري لحاظ ضروري نه ده چې ټول خلک په ښکاره د الله او خدای نه انکار وکړي، ځکه د الله په اړه د بیلا بیلو فلسفیانو افکار او نظریات مختلف دي، مګر په پای کې او په عملي لحاظ ټول په دي متفق دي چې د دنیوي ژوند سره د الله او هیڅ مقدس کوم کار او اړیکې نشته او باید هیڅ ډول مداخله په کې ونه لري، بلکې دا ژوند به پخپله انسان په بشپړې از ادی سره د خپل عقل او خپل مادي منفعت سره سم عیاروي او جوړوي، د غرب د فلسفیانو تصور د الله تعالی په اړه په لاندې اشکالو کې راخلاصه کیدلې شي:

# د الله په اړه مادي وحدة الوجودي تصور

يو شمير غربي مفكرين ـ چې په فكري لحاظ د غربي تمدن په بنسټ كې د هغوى افكار او تصورات پراته دي ـ د الله په اړه دا عقيده لري چې الله په بشپړه توګه په طبيعت كې تجلي كوي او راڅرګنديږي، دوى د طبيعت څخه پرته په بل كوم ځانګړي خالق يقين نه لري، يوازې همدا مادي طبيعت د الله تعالى مظهر بولي، دوى مادي نړۍ ته په هغه بڼه احترام لري چې علمي (ساينسي) اصول يې شرح كوي او د حسي معلوماتو په عقلاني تفسير يقين لري، د دوى په نزد الله يو داسې قوت دى چې په طبيعت كې جريان لري د همدې طبيعي مادي قوانينو او داسې قوت دى چې په طبيعت كې جريان لري د همدې طبيعي مادي قوانينو او سره مرادف ګرځي، د طبيعي يا مادي وحدة الوجود تصور د جيوردانو بورنو، جون تو لاند، باروخ سپينوزا، ايرنست هاكل، او البرت اينشتاين او داسې نور و فلسفيانو د افكارو په بنسټ و لاړه نظريه ده.

# ب. د الله په اړه ميکانيکي تصور

د يو زيات شمير غربي مفكرينو او ساينس پوهانو تصور دا وه چې الله موجو د دې او دا كائنات هم هغه د څه طبيعي او مادي قوانينو سره سم د مادې څخه پيدا كړي دي مګر د هغه حيثيت د يو داسې ساعت جوړونكي دى چې ساعت جوړ كړي او بيايې پرېږدي چې د هغه ماشيني قوانينو<sup>(6)</sup> مطابق حركت ته دوام وركړي چې د هغه پر اساس او بنسټ جوړ شوي دي، دوى هم په دې تصور دي چې الله تعالى دا دنيا د همدې ماشيني (ساينسي) قوانينو سره سمه پيدا

<sup>(6)</sup> د ماشيني يا ميكانيكي مفكورې معنى دا ده چې دې دنيا ته د داسې يو ماشين يا ماشيني آلې سره تشبيه وركړى شي چې د عقل او يا كوم غير مادې قوت د مداخلې پرته يوازې د مادي اجسامو د حركت د قوانينو سره سم حركت كوي، ماشيني مفكوره عقيده لري چې په نړۍ او مادي دنيا كې ټول حوادث يو د بل سره د علت او معلول، او سبب او مسبب رابطه او اړيكې لري، او حركت په مادي او طبيعي موجوداتو كې يوه عامه پديده ده چې د څه ځانګړو قوانينو او اصولو په بنسټ رامنځ ته كيږي، ددې په مقابل كې ديناميكي مفكوره ده چې د بيلا بيلو قواو ترمنځ په متبادل تفاعل باندې قائله ده او تصور يې دا دى چې ټول احداث ددې قوتونو ترمنځ د متبادل تفاعل په نتيجه كې منځ ته راځي، حال دا چې ميكانيكي اتجاه وايي چې د مادي شيانو ترمنځ انفصال موجود دى، قوت او ماده دوه جلا شيان دي، او ټول حوادث د مادي شيانو د حركت په نتيجه كې منځ ته راځي نه د قواو د تفاعل په نتيجه كې

کړې ده او بيا يې د همدې قوانينو سره سم د حرکت لپاره پريښې ده او هيڅ ډول مداخله یکی نه کوي، په دې تصور کې د الله تعالى د کار تصور ډير را مختصر كيږي، ځكه هغه خو د كائناتو په پيل كې د پيدايښت مسؤوليت په غاړه لري او کیدای شی چی د کائناتو د اختتام او پای ته رسولو مسؤولیت هم په غاړه ولري (د هغه چا له نظره چې د قيامت په ورځ او ددې کائنات په پناه کيدو او له منځه تلو هم ورسره ايمان ولري) مګر د ژوند په معاملاتو کې هيڅ ډول تأثير نه لري او نه یی لرلی شی، دلته یه دی زمانی او مکانی نری کی به هغه څه سرته رسيږي چې د همدې ماشينې قوانينو مطابق او د دې طبيعي اسبابو سره سم وي، ځکه د میکانیکي او ماشیني تصور سره سم د حرکت دا قوانین حتمی<sup>(7)</sup> او لازمي دي، د دې څخه تخلف ممکن نه دی، يعني پخپله خدای هم دا قوانين نشي بدلو لے .

د نړۍ او کائناتو په اړه دا ماشيني او ميکانيکي تصور د نيکولای کوبرنیک (۱۴۷۳\_ ۱۵۴۳) کبلر(۱۵۷۱\_۱۶۳۰) ګالیلو(۱۵۴۴\_۱۶۴۲) جيوردانو بورنو (١٥٤٨ ـ ١٤٠٠) څخه پيل شو او مشهور فرانسوي فيلسوف رينيه ديكارت (۱۵۵۶- ۱۶۵۰) دا په يو مكمل قالب كې واچوه، او هغه ټول لومړنی فلسفیان او ساینس پوهان چې د تجربوي منهج (ساینسی او علمی منهج) پیروان وو د همدې نظر قائل وو، چې په دوی کې توماس هوبز (۱۵۸۸ـ ۱۶۷۹م) بونیه (۱۷۲۰ - ۱۷۲۱م)، لامتری (۱۷۰۹ - ۱۷۵۱)، هولباخ (۱۷۲۳ -۱۷۸۹)، دیدرو (۱۷۱۳- ۱۷۸۴م) او هلفتیوس (۱۷۱۵- ۱۷۷۱م) په څیر فلسفیان او ساینس پوهان شامل وو، دا د غربی فکر یو بنسټیز اصل بلل کیږی امانویل کانت (۱۷۲۴- ۱۸۰۴م) هم د غربي فکر دې بنسټیز اصل ته چې هغه میکانیکی مذهب دی په بشپره توګه مخلص و، او دا مذهب یی د خپلو ټولو كمزوريو سره په ټول تفصيل سره قبلوه، او دا يې تصور وو، چې همدا ميکانيکي مذهب د تجربي په نړۍ حکومت کوي، او تجربوي نړي د همدي د اصولو سره سم مخ ته ځي.

<sup>(7)</sup> د دى طبيعى قوانينو د حتميت چې كوم تصور په هغه وخت كې قائم وه اوس په بشپړه توګه له منځه تالی دی، دا حتمیت نه په طبیعي قوانینو کی مني او نه په نور څه کی، بلکه په ( Post Modernism) کې خو ترکیز په دې دی چې هر څه متغیر دي، ثبات اصلا وجود نه لري.

همدا راز الماني مادي فلسفې هم د همدې ميكانيكي نظريى څخه په كلكه دفاع كوله، د دې فلسفې تمثيل كوونكي فويرباخ (۱۸۰۴- ۱۸۷۲)، موليشوط (۱۸۲۲- ۱۸۹۲م)، بوخنز (۱۸۲۴- ۱۸۹۹م) او كارل فوجت (۱۸۱۷- ۱۸۹۵م) وو، دوى په دومره شدت سره د ميكانيكي تصور څخه دفاع كوله تر دې چې پخپله د عقل وجود يې نفى كاوه، او د كامل حتميت څخه به يې په شدت دفاع كوله $^{(8)}$ .

میکانیکي تصور د اوسنۍ غربي فلسفې یوه داسې ځانګړتیا ده چې اکثره فلسفیان او تجربوي ساینس پوهان پرې عقیده لري، په دې اړه د الفلسفة المعاصرة فی اوربا مؤلف وایي: (فجاءت الفلسفة الغربیة الحدیثة وعارضت کل هذه السمات (سمات الفلسفة المدرسیة) وکل تلک القضایا، ذلک أن مبادئها الجوهریة هي القول بالاتجاه المیکانیکي الذی یستبعد التصور العضوي والتدرجي للوجود، وبالاتجاه الذاتي الذی یجعل الانسان مستقلا عن الاله ویحول اتجاه اهتمامه ناحیة الی ذات) $^{(9)}$  نو نوې غربي فلسفه راغله او د منځنیو پیړیو د مدرسي فلسفې د دې ټولو ځانګړتیاو سره یې مخالفت وکړ، ځکه چې د دې نوې غربي فلسفې د دې ټولو ځانګړتیاو المده د میکانیکي یا ماشیني نظریې غربي فلسفې بنسټیز اصول دا دي چې دا فلسفه د میکانیکي یا ماشیني نظریې قائله ده چې د وجود عضوي $^{(10)}$  او تدریجې تصور مستبعد ګڼي، او دا فلسفه د اتني نظریې قائله ده چې انسان د خدای څخه مستقل او مستغني ګڼي او ټول داتي نظریې قائله ده چې انسان د خدای څخه مستقل او مستغني ګڼي او ټول اهتمام د انسانې ذات لور ته متوجه کوي.

# ج. د الله په اړه د طبيعي دين (Deism)عقيده

یو شمیر نور غربی مفکرین د الله په اړه د طبیعی دین په عقیده دی، دا په دې معنی چی دین ـ لکه څرنګه چی مخکی مو ورته اشاره وکړه (11) د انسان

<sup>(8)</sup> المعاصرة في أوربا ص ٢٠- ٢٨ تأليف: ١. م. بوشنسكي، ترجمة: د. عزت قرني، سلسلة كتاب عالم المعرفة رقم ١٥٤، دولة الكويت.

<sup>(9)</sup> الفلسفة المعاصرة في أوربا ص ٢۴ تأليف: ١. م. بوشنسكي، ترجمة: د. عزت قرني، سلسلة كتاب عالم المعرفة رقم ١٥٤، دولة الكويت.

<sup>(10)</sup> د وجود عضوي تصور دا دی چې ټول وجود مترابط ګڼې په داسې توګه چې ګویا ټول یو جسم دی، چې څه یې اعلی برخه ده او څه یې ادنې برخه ده او څه یې منځنې برخه ده، یعنې یوه برخه یې تر ټولو غوره ده او یوه یې تر ټولو خرابه ده او یوه یې هم متوسطه برخه ده، اعلی برخه یې الله تمثیلوي، او ادنې برخه یې ماده او په منځ کې یې انسان قرار لري.

<sup>(11)</sup> د الحاد په لور لومړي ګام تر عنوان لاندې.

طبيعي او غريزي اړتيا او ضرورت نه دی، بلکې دا په اصل کې همداسې يو علم دی لکه فيزيک او کيمياء په دې معنی چې دا يو داسې نظام دی چې د يو شمير عقلي قضاياو څخه تشکيل شوی دی چې موږ ته له بهر څخه راکړل شوی دی تر څو يې موږ د هرې بلې قضيې په څير د عقلي براهينو او دلايلو په بنسټ امتحان کړو، او د امتحان طريقه يې هم بالکل هماغه ده چې موږ يې د کوم فيزيکي قانون، يا سياسي اصل او يا هم د کوم اقتصادي قاعدې د امتحان لپاره په کار اچوو.

د دين هدف هم بالکل معلوم او څرګند دې او هغه دا چې انساني اخلاق په الهي قانون بناء کړی شي، تر څو په انسانانو کې د خير د کولو قوي باعث ايجاد کړی شي، او دا باعث موږ د طبيعي دين (Deism) له لارې ايجادولي شو، هغه دين چي بنسټ يي په درې اساسي قضاياوو باندې دی، لومړی د يو قوي او قدر تمند خدای په وجود ايمان در لودل، دو هم دا چې دا خدای له انسان څخه د دې غوښتنه کوي چې د فضيلت څخه ډک ژوند اختيار کړي په دې توګه چې د الهي ارادی اطاعت وکړي، دريمه دا چې يو بل ژوند هم شته چې په هغې کې به نيكانو ته جزاء او بد كارانو ته سزاء وركول كيږي، او كله چې يو انسان خپل عقل یکار واچوی او عقلی مقدمات سره وجنګوی نو د فضیلت څخه د ډک ژوند فوائد درک کولی شی او خپل ژوند په داسی بنسټونو عیارولی شی چی د آخرت نیکه جزاء تر لاسه کړي نو بناء نه وحي ته اړتیا شته او نه پیغمبر باندي ایمان راوړلو ته او نه په کوم بل خارق العاده او غير مادي مخلوق لکه پرښتو باندې ايمان راوړلو ته، ځکه انسان دا درې واړه اصول د عقل له لارې پيژندلي شي، د دې عقيدې لرونکي په هغه توګه په الله ايمان لري چې د دوی تصور دی نه په هغه توګه چې الهي وحي يې غوښتنه کوي، د دې ترڅنګ هر هغه څه چې د دوی عقل یی ښه ګڼی هماغه د الله اراده ده ځکه چې دوی په داسې خدای ايمان لري چي نه يي پيغمبر ليږلي نه يي وحي راليږلي، له دې امله ولتير په ډير يقين سره وايي: (أفهم بالدين العقلي مبادئ الأخلاق المشتركة للجنس البشري)(12) زه د عقلی دین په ذریعه د نوع انسانیت لپاره د اخلاقو ګډ اصول پیژندلی شم (یعنی

<sup>(12)</sup> تكوين العقل الحديث ج ١ ص ۴۲٠، تأليف: جون هرمان راندال، ترجمة: دكتور جورج طعمه، دار الثقافة، بيروت، بالاشتراك مع مؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر.

په نبوت او وحي ايمان درلودلو ته اړتيا نشته) همداراز جان لوک وايي: (لم تبق حاجة أو نفع للوحي في مثل هذه الأمور كلها طالما أن الله أعطانا وسائل طبيعية أكثر يقينا لنتوصل بها إلى معرفة هذه الأمور؛ لأن الحقائق التي تتضح لنا من معرفتنا لأفكارنا أو تأملنا لها تكون دائما أوثق من تلك التي تأتينا عن طريق الوحي التقليدي)(13) د دې ټولو امورو په فهم كې وحي ته كومه اړتيا نشته او نه پرې كومه كټه مرتبيري، ځكه چې الله موږ ته د وحي څخه زيات يقين ته رسوونكي طبيعي وسائل او اسباب را په برخه كړي دي چې د هغو په ذريعه موږ د دې امورو معرفت ته ورسيږو، ځكه هغه حقائق چې موږ ته زموږ د افكارو د معرفت او زموږ د تدبر په نتيجه كې موږ ته راڅر ګنديږي هغه هميشه د هغه څه نه زيات مؤكد او قوي دي چې موږ ته د تقليدي وحي له لارې رارسيږي.

په دې توګه د هربرت اوف شرپوري (۱۶۲۴م) نه نیولې د اتلسمې پیړۍ تر پای پورې یو ډیر زیات شمیر غربي مفکرین په یو داسې خدای باندې قائل وو چې د هغه اراده، د هغه غوښتنې، د هغه دین، هر څه د دوی د عقل تابع وو، داسې یو خدای چې هغه په عملي توګه یې د انسانانو په ژوند هیڅ اغیزه او تأثیر نه درلود، دا د طبیعي یا عقلي دین منونکي وو.

### د. د الله تعالى په اړه مطلق الحادي عقيده

د الله تعالى په اړه د غربي مفكرينو د يو زيات شمير كسانو عقيده په الحاد باندې ولاړه ده، د الحاد عقيدې په غرب كې هغه وخت قوت پيدا كړ چې خلك د نوي تجربوي علمي منهج د رامنځ ته كيدو په نتيجه كې دې قناعت ته ورسيدل چې نور نو د حوادثو د تعليل لپاره په كوم ميتافيزيكي قوت او خداى باندې ايمان لرلو ته اړتيا نشته، ځكه هر څه اوس د علم په رڼا كې تعليل كيدلى شي، الحاد چې په انګليسي ژبه كې ورته (Atheism) ويل كيږي دا كلمه په اصل كې په كال ١٥٨٧م كې د فرانسيسې ژبې د (athéisme) كلمې څخه انګليسي ته منتقله شوه، چې هغه په خپل وار د قديمي يوناني ژبې د (atheos) كلمې څخه اخيستل شوې

<sup>(13)</sup> تكوين العقل الحديث ج1 ص 420 مخكيني مصدر.

چی معنی یی (بی خدایی)، (له خدایانو انکار) او (له خدای سره اریکی شلول) وو، دا په عامه توګه په الله باندې د ايمان څخه انکار ته ويل کيږي، او يا د خدایانو د عدم موجودیت عقیدی ته الحاد ویل کیږی، بلکی یو شمیر فلسفیان لکه (انطونی فلو)، (مایکل مارتن) او (ویلیم الرو) او داسی نور لیکوالان الحاد په دوه ډوله ویشي:

لومرى: قوى الحاد: دا هغه الحاد ته ويل كيري چي د الله له موجوديت څخه په ښکاره ډول انکار وشي، او د دې لپاره د دلايلو راوړلو کوښښ هم وشي، دې ډول الحاد ته کله کله ایجابي الحاد هم ویل کیږي.

دوهم: ضعیف الحاد: دا ډول الحاد په الله تعالى باندى د عدم ايمان نورو ټولو اشكالو ته ويل كيږي، هغه كه د لا أدريت په بنسټ وي او كه د تشكيك په بنسټ، دې ډول الحاد ته سلبي الحاد هم ويل کيږي، د الحاد د همدې مفهوم په بنسټ عامو ماده پر ستانو ته ضعیف ملحدین ویل کیر. ی.

د يو بل تقسيم په بنسټ بيا الحاد په دوه ډوله ويشل شوى دى، يو ته يې عملي الحاد ويل كيري، او دوهم ته يي نظري الحاد ويل كيري، عملي يا واقعي الحاد چې په انګلیسي کې ورته (apatheism) ویل کیږي، په دې ډول الحاد عقیده لرونکی ټولی مادي پديدې له دې پرته چې د الوهيت قضيي ته کومه توجه وكړي، تفسير اوتبيين كوي، دوى حتما له الله او يا خدايانو څخه انكار نه كوي مګر عقیده لري چې د خدایانو په وجود ایمان او عدم ایمان دواړه یو حیثیت لري، نه يې په وجود باندې ايمان عملي ژوند ته كومه گټه رسوي او نه انكار كوم تاوان لري، د دې په مقابل كي نظري الحاد دى، دا هغه الحا د دې چي صراحة د الله په عدم وجود بيلا بيل دلايل راوړي او د الله د وجود او د هغه د وحدانيت دلايل پري ر دوي<sup>(14)</sup>.

کله چی نوی عصر پیل شو او علمی (ساینسی) تکلاری او مناهج رامنځ ته شول او دا تصور د عامو خلکو په ذهنونو کې راسخ شو چې علم او ساينس د

<sup>(14)</sup> دليل اوكسفور د للفلسفة د (الله والفلاسفة) عنوان لاندى ج ١ ص

هغوی هر ډول سوال ته ځواب ویلی شي، او د حوادثو په تعلیل او فهم کې اوس کوم بل غیر مرئي ځواک ته اړتیا نشته نو دې تصور د الحاد لپاره لاره هواره کړه، له همدې امله د اتلسمې پیړۍ په پیل کې په اروپا کې په علني توګه خلکو د الحاد اعلان پیل کړ، چې په دوی کې لومړی ملحد (جان میسلیر) نومیده (دا یو فرانسوی دیني مشر وو چې د اتلسمې پیړۍ په پیل کې یې ژوند کاوه) له دې وروسته نور مفکرین د الحاد په لور رامات شول لکه (بارون هولباخ) او (جاک اندریه نایجیون) له دې وروسته (د یوېد هیوم) د معرفت متشککانه نظریه وضع کړه چې په تجربې باندې بناء وه، د دیوېد هیوم دې نظریې د طبیعي دین میتافیزیکي بنسټ ونړ اوه او له منځه یې یوړ او په دې توګه د الحاد لپاره بشپړه زمینه بر ابره شوه.

او کله چې د فرانس انقلاب رامنځ ته شو نو په غرب کې يې الحاد د علمي مجالسو څخه د عوامو منځ ته رامنتقل کړ، او کله چې ناپيليون د فرانسې ټولنه د علمانيت لور ته سوق کړه نو ډيرو ملحدو مفکرينو خپل ژوند د سياسي او ټولنيز بدلون او انقلاب لپاره وقف کړ چې په نتيجه کې يې نړيوال اشتراکي خوځښت ته زمينه بر ابره شوه چې د الحادي جريان اخيري څوک وه.

او د نوولسمې پيړۍ په اخيري نيمه کې د عقلاني او مادي فلسفو د تأثير په نتيجه کې الحاد په غربي نړۍ باندې برلاسې او حاکميت پيدا کړ، ډيرو فلسفيانو لکه لودفيغ فويرباخ، ارثر شوپنهاور، کارل مارکس، فريدريک انګلز، سيګموند فرويد، فريدريک نيتشه او داسې نورو د الحاد بيرغ اوچت کړ، د هر ډول ميتافيزيک څخه يې انګار وکړ، د دوی څخه ډيرو دين د ملتونو لپاره افيون و ګاڼه، مارکس او انګلز به ويل چې دين هغه وسيله ده چې حکومتونه يې د کارګرانو د ځپلو لپاره کاروي، سيګموند فرويد به ويل چې د الله تصور او همدا ډول نور ديني عقائد په حقيقت کې د انسان جوړ کړي شيان دي چې خپل يو لړ نفسي او عاطفي اړتياوې او ضرورتونه پرې پوره کړي، يعنې دا کوم حقيقت نه لري، ميخائيل باکونين به ويل: د الله د وجود تصور د انساني عقل او عدالت لري، ميخائيل باکونين به ويل: د الله د وجود تصور د انساني عقل او عدالت څخه د لاس اخيستلو معنې لري، بلکې دا د انسان د آز ادۍ قطعي نفي ده، له همدې امله (د دين) نظريه او تطبيق د بشريت په غلامۍ منتج کيږي.

دغه (باکونین) (چې د مادي اشتراکي فلسفې یو منظر وو) د (ولتیر) دا خبره چې که (الله فعلا موجود هم نه وي نو دا تصور باید اختراع کړی شي) بالکل معکوس کوله، ده به ویل: که الله فعلا موجود هم وي نو دا تصور باید لغو کړی شي او له منځه یوړل شي $^{(15)}$ .

په شلمه پیړۍ کې الحاد او په ځانګړې توګه عملي الحاد د نړۍ په ډیرو ټولنو کې خپور شو، ډیرو فلسفي مذاهبو او فکري مدارسو الحاد ومانه او د یو اصل په حیث یې قبول کړ، په دې کې وجودي فلسفه(<sup>16)</sup>، موضوعاتي فلسفه، اومانیستي نظریه، عدمي فلسفه، وضعي منطقي فلسفه، مارکسي فلسفه، د فیمینسم خوځښت، عام علمي او تجریبي خوځښتونه شامل دي.

وضعي منطقي فلسفي او علمي ساينسي مذهب (Scientism) تحليلي او بنيوې او ساختاري فلسفو او مادي (طبيعي) مذهب (Neturalism) ته لاره هواره كړه چې بيا د دې فلسفي مذاهبو په نتيجه كې هغه قاطع تجربوي مذاهب او د ژبې په اړه هغه فلسفي چې اصلا ديني ژبه او مصطلحات يې بې معني شيان بلل منځ ته راغلل، چې په نتيجه كې يې هره هغه كلمه چې د تجربي په لحاظ اثبات يا رد نه شي هغه بې معنى او بې مفهومه كلمات دي، ددې په نتيجه كې ټول ديني او ميتافيزيكي مصطلحات بې معنى او بې مفهومه شول لكه الله، پيغمبر، معجزة، اخرت، فرشتى او داسى نور.

په سیاسي لحاظ هم الحاد په شلمه پیړۍ کې هغه وخت زیات پرمختګ وکړ چې د مارکس او انګلز د تصوراتو سره سم لومړی په روسیه کې په کال ۱۹۱۷م بلشویکي انقلاب رامنځ ته شو، او وروسته بیا د نړۍ نورو هیوادونو ته خپور شو، او دا خو څرګنده خبره ده چې دوی د الحادي نظام ترویج کاوه او په شدت سره یې د دین مخالفت کاوه بلکې د تدین پر ضد یې د هر ډول زور او

New York: Mother Earth ) طبع (God and the State) میخایل بوکانین (۱۹۱۶) کتاب (Publishing Association Retrieved 2007-04-12

<sup>(16)</sup> وجودي فلسفه او په ځانګړې توګه د هغې الحادي برخه په دې يقين لري چې انسان په بشپړه توګه مختار او ازاد دی، او د همدې په بنسټ د الله د وجود انکار ته رسيږي، ځکه کله چې هغه يو ازلي او مطلق خالق ولري چې د هغه اراده په دې انسان باندې حاکمه وي هغه بيا مختار او ازاد نشي پاتي کيدلي.

خواک څخه کار اخیسته، په دې توګه قوي الحاد او یا هم سلبي الحاد د غربي نړۍ په فکري او فلسفي مدارسو او مذاهبو او سیاسي او اجتماعي میدان کې خپور شو، چې نن ورځ هم د غربي نړۍ یو لوی شمیر خلک الحادي تصورات لري $^{(17)}$  په دې توګه ویلی شو چې زیات شمیر غربي مفکرین د الله تعالی په اړه الحادي تصور لري.

#### د الوهيت په اړه د غربي تصور لنډيز

په غربي تمدن كى كه د الله په اړه دوى د وحدة الوجود عقيده ولري او كه د ميكانيكي تصور او عقيده او يا د (ربوبيت) (Deism) عقيده ولري، او كه د بشپير الحاد په نظر وي د ټولو نتيجه يوه ده، او هغه د دې مادي دنيا او بشري ژوند څخه د خداى ګوښه كول دي، او كه ايمان پرې ولري هغه به داسي خداى وي چې نه به د انسان د ژوند سره كوم سروكار لري، نه به په دې مادي دنيا كومه اغيزه لري، او نه به د مرجعيت حيثيت لري، په دې ډول په عملي توګه د مادي او غير مادي او خالق او مخلوق ترمنځ د ثنائيت يا دوه ګوني تصور له منځه ځي او په ټولو باندې يو ډول مادي/طبيعي قوانين جاري كيږي، بلكې د منځه ځي او په ټولو باندې يو ډول مادي/طبيعي قوانين جاري كيږي، بلكې د نيشه په اصطلاح (الله مړ كيږي) يعنې د هغه هر ډول تأثير له منځه ځي، د الدين والعقل الحديث مؤلف (ولتر ستيس) په دې اړه د ريدرز ډايجسټ نه يو ټول پوښتنه نقل كړې د هغې لنډيز دا دى چې په خوله باندې خو د امريكا يو زيات شمير وګړي وايي چې دوى په الله ايمان لري، مګر بيا مطلق اکثريت دا ايمان په کړينبرګ وايي : (الشعب لا يجعل الله مرتبطا على نحو مباشر بسلوكهم) ملت الله ګولي، په مباشره توګه د خيلو سلوكياتو سره مرتبطا على نحو مباشر بسلوكهم) ملت الله تعالى په مباشره توګه د خيلو سلوكياتو سره مرتبطا على نحو مباشر بسلوكهم) ملت الله تعالى په مباشره توګه د خيلو سلوكياتو سره مرتبط نه ګڼي.

بيا وروسته ولتر ستيس وايي : ولي موږ له يوې خوا نه عام وګړي ګورو چې د الله تعالى په وجود باندې خو تقليدي ايمان لري، مګر له بل پلوه ګورو چې

<sup>(17)</sup> ددې لپاره د۲۰۰۵ کال شميرې وګورئ:

<sup>(</sup>http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%84%D8 (AD%D8%A7%D8%A7%D8%AF) همدار از

http://www.adherents.com/largecom/com\_atheist.html

د هغه عملي حوادثو سره چې د هغوي په ژوند کې واقع کيږي د دې ايمان هيڅ اړیکي نشته، او دا ټول حوادث چې د هغوی په ژوند کې پیښیږي هغه د طبيعي/مادي اسبابو په بنسټ تفسيروي، چې په دې کې په طبعي ډول د هغوی ذاتي، شخصي او خاص افعال هم شامل دي؟ دا عقيده چي ټول حوادث او واقعات د طبيعي اسبابو په نتيجه کې واقع کيږي، او دا چې د الله سره د دې هيڅ اړیکي نشته ـ که موږ پرې اعتراف وکړو او که نه ـ په ډیر آسانۍ سره دا ویلی شو چې دا د هغه مسلماتو يو جزء دې چې جديد عقل يرې يقين لري، او دا د هغه انځور (تصویر) برخه ده چې د نوې عقل په مخیله کې د دې نړۍ او کائناتو په باره کی پروت دی، همدا راز دا د هغه تراث برخه ده چی په اولسمه پیرۍ کی مور ته د علم (ساینس) څخه په میراث پاتي دي، مور عادتا وايو چې منځنۍ پيرۍ د ايمان زمانه وه، او زمور زمانه داسې نه ده، سره له دې چې د اوسنې زماني ٪٩٥ خلک وايي چې دوي په الله تعالى باندې ايمان لري، مګر دا د دې دلیل نه دی چی دوی یه دین باندی ایمان لری، دا ډول ایمان یوازی یوه عقلی قضيه ده چې د انسان په سلوک او عمل کې کومه اغيزه او تأثير نه لري، دا يوه تقلیدي بي معنی او بي مفهومه لفظي کلمه ده چي خلک يي عادتا تکراروي، مګر د دې په نتیجه کې هیڅ کله دې ته تیار او اماده نه دي چې خپل سلوک او ژوند بدل کړي، داسې يو خدای چې په نړۍ کې هيڅ نشي کولی، او دنړۍ په حوادثو کی هیڅ اغیزه نه لري په ډیره ساده توګه باید ووایو چی داسی خدای هیڅ اهمیت نه لري، او د اوسنۍ زماني او د جدید عقل خدای همداسي یو خدای دی<sup>(18)</sup> همدا د خدای په اړه د غربي ټولنو د دريځ بهترين تصوير دی، نو بناء دا ټولني ټولي که څوک د الله په وجود اعتراف کوي او که نه په عملي الحاد کي ژ و ند کو *ی*.

# دوهم: د طبیعت او مادی دنیا په اړه د غربی تمدن عقیده

د طبیعت په اړه د غربي تمدن مفکرین ځانګړی نظر او عقیده لري چي هغی ته طبیعت کرایی یا (Naturalism) ویل کیږي، او دې عقیدې لرونکو ته طبیعت ګرایان (Naturaists) ویل کیږي، دا هغه عقیده ده چې د (علم ګرایي)

<sup>(18)</sup> الدين والعقل الحديث، ولتر ستيس، ترجمه: امام عبد الفتاح امام، ص ١٠٩.

(scientism) په نتیجه کې رامنځ ته شوه، او دا په داسې توګه چې کله علم او ساینس ترقي وکړه او د انسان هغه مسایل یې حل کړل چې هغه ورسره % (1,1) = 1 گریوان وه، هغه که د صحت او صنعت په میدان کې وو او که د علم او معرفت په میدان کې، او هغه څه یې کشف او اختراع کړل چې په مادي لحاظ یې انسان ته پرمختګ ورکړ او د راحت او خوښې اسباب او % (1,1) = 1 لاملونه یې ورته برابر کړل، نو د دې په نتیجه کې د علم ګرایي% (1,1) = 1 (Scientism) خوځښت رامنځ ته شو، چې دا پخپله بیا په طبیعت ګرایې منتج شو.

طبعا په پخوانيو متدينو ټولنو او په ځانګړې توګه په اسلامي ټولنه کې طبيعي علومو او طبيعي څيړنو دوه هدفونه درلودل، يو دا چې له دې لارې انسانانو ته اسانتياوې برابرې کړای شي او د انسانانو د مشکلاتو د کمولو له لارې د بشريت د پرمختګ لپاره زمينه برابره شي، او دوهم هدف يې دا وو چې څرنګه چې هغه علماوو دا عقيده درلوده چې دا کائنات يو حکيم او توانا خدای پيدا کړي دي نو د دې عقيدې سره سم د دوی له نظره طبيعت او ماده د يو غرض او هدف لپاره منځته راغلي دي، د دې علومو دوهم هدف د جهان او نړۍ معرفت دی چې په نتيجه کې يې هغه اسرار او حکمتونه و پيژندل شي چې الله تعالى يې د دې په نتيجه کې اراده کړې ده، تر څو د دې په نتيجه کې پخپله د الله تعالى د معرفت لپاره لاره هواره شي (20).

په اروپا کې په منځنیو پیړیو کې حاکم کلیسایي محرف دین ټولې طبیعي څیړنې چې په عامه توګه د یونانیانو په فلسفه باندې و V وې د دې لپاره سرته رسولې چې خپل محرف عقائد پرې توجیه کړي، او د دې نړۍ او کائناتو غرض او هدف پرې مشخص او تعیین کړي، مګر د اوسنۍ زمانې د طبیعي علومو خوځښت اصلا د تدین په مقابل کې راو V شوې خوځښت دی چې اصلا د الله په

<sup>(19)</sup> سره له دې چې طبیعت ګرایي او علم ګرایي بیلا بیل خوځښتونه بلل کیږي مګر په حقیقت کې علم ګرایي د طبیعت ګرایي یوه عقیده علم ګرایي د طبیعت ګرایي یوه عقیده ده چې د علم ګرایي په نتیجه کې رامنځ ته شوې.

<sup>(20)</sup> يه دي باب برتراند رسل وايي: "كان للعلوم من زمن العرب وظيفتان: الأولى تمكننا من معرفة الأشياء، والثانية تمكننا من فعل الأشياء، أما الإغريق فقد كانوا باستثناء ارخميدس يهتمون بالناحية الأولى فقط". اثر العلم في المجتمع ص 41.

وجود يقين نه لري نو دا خو سوال نه پيدا كيږي چې د طبيعت په اړه د دې لپاره بحث وكړي چي د الله معرفت ترې ترلاسه كړي او د طبيعت هدف او غرض او غايت درک کړي، ځکه چې اصلا په دې يقين نه لري چې دا نړۍ او کائنات هم كوم غرض او غايت لري، بلكي د طبيعي څيړنو او تجربوي علومو يوازيني هدف دا دی چی انسان په طبیعت باندی تسلط بیدا کړی.

په دې اړه د نوې فلسفي موجد ديکارت وايي : "يمکن إدراك معرفة جد نافعة في الحياة، و بوسعنا أن نستعيض عن تلك الفلسفة التي كانت تدرس في المدارس القديمة في القرون الوسطى بفلسفة عملية، و بوساطة هذه الفلسفة نستطيع إذا تمكننا من معرفة قوة النار والماء والهواء والنجوم والسماوات وجميع الأجسام التي تحيط بنا و أفعالها بذات المقدار من الوضوح الذي به نعرف مختلف الصناعات و أصحابها ـ نستطيع بالشكل ذاته أن نستخدمها في السبل التي أعدت من أجلها، و بذلك نجعل أنفسنا أسياد الطبيعة و مالكيها"(21). مور كولى شو د ژوند لیاره یو ډیر مفید علم او معرفت تر لاسه کړو، او دا هم زموږ په توان کې ده چی هغه فلسفه چی په منځنیو پیړیو کی په پخوانیو مدارسو کی تدریس کیده په دی نوی مفیده فلسفه یی عوض کړو، او د دی نوی فلسفی (طبیعی علومو) په ذريعه موږ كولى شو چې د اور، اوبو، هوا، ستورو او اسمانونو، او هغه ټولو اجسامو چی زمور شا او خوا ته موجود دی، قوت پری په همدومره وضاحت سره معلوم کړو چې په څومره وضاحت موږ بيلا بيل صنعتونه او د هغې په لاره اچوونکي پيژنو، همدا راز موږ کولي شو چې دا ټول شيان د هغه څه لپاره وکاروو چې د هغه لپاره جوړ شوي دي، او په دې توګه به موږ ځانونه د دې مادی کائناتو مالکان او متصرفین کرځولی وی.

کله چې د تجربوي علومو هدف دا شو چې نړۍ او طبيعت د دې لپاره و پیژنی چی هغه د انسان د تسلط لاندي راولی او د انسان د ګټی لپاره یی استعمال کړي، نو په ډير لږ وخت کي يي ډيرې کاميابي تر لاسه کړې او خپل حريف ـ په هغه وخت کی په اروپا باندې حاکم د کلیسا محرف دین ـ یی د چلنج سره مخ کړ، نو دا د دې لامل شو چې د هغه وخت د اروپا وګړي په خپلو تقلیدې عقایدو

<sup>(21)</sup> تكوين العقل الحديث ج1 ص 335، تأليف: جون هرمان راندل.

کې له سره کتنه وکړي، او کله چې کلیسا د دې په مقابل کې مقاومت وښود دا دریځ نور لا هم پیاوړی شو، او د غرب فکري قیادتونو او عامو خلکو تجربوي علوم یوازیني درست او ګټور معارف و بلل، او نور هر ډول معارف یې چې د تجربې علومو په معیار او تګلاره برابر نه وو باطل و بلل، یعنې د درست او غلط معیار هم همدا تجربوي منهج او تګلاره وګرځیده.

د دې نوي تجربوي منهج او تګلارې بنسټ ایښودونکی «فرانسیس بیکن» (۱۵۶۱ - ۱۵۶۹) وو، چا چې ارسطویي فلسفه مسترد کړه (۱۵۶۰)، او بیا وروسته «کوپرنیګ» (۱۶۲۰ - ۱۵۴۱)، «کپلر» (۱۵۷۱ - ۱۶۳۰)، ګالیلو وروسته «کوپرنیګ» (۱۶۴۲ - ۱۵۲۱) دې تګلارې ته پرمختګ ورکولو کې لویه ونډه درلوده، مګر د نیوټن پورې ټول فزیک دانان سره له دې چې د فلکي اجرامو حرکت یې د هغه طبیعي قوانینو تابع ګاڼه چې دوی کشف کړي ول، بیا هم په لومړي ځل دې ستورو او فلکي اجرامو ته حرکت ورکولو کړي ول، بیا هم په لومړي ځل دې ستورو او فلکي اجرامو ته حرکت ورکولو او کله چې دا د خپل لارې او مسیر څخه منحرف شي هغه بیرته خپل مسیر او لارې ته د رابرابرولو لپاره د الله تعالی د وجود قائل وو، او ویل به یې چې د لومړي ځل لپاره دا فلکې اجرام الله تعالی په حرکت راوړي دې، او کله چې دا د خپل مسیر او لارې څخه منحرف شي و بیرته یې الله تعالی سیر او لارې څخه منحرف شي نو بیرته یې الله تعالیمسیر برابروي.

د نیوټن نه وروسته «لایب نیتس» (۱۶۴۶–۱۷۱۶) پوه الماني فیلسوف او ریاضی پوه د نیوټن د دې نظریې په اړه چې الله تعالی د سیاراتو او فلکې اجرامو د مدار او لارې څخه د انحراف په صورت کې مداخله کوي او د هغوی لاره او مسار سموي داسې ویل: د نیوټن خدای یو ماشین جوړوونکی (مستري) دی او هغه هم داسې ماشین جوړوونکی (مستري) چې داسې ماشینونه جوړوي چې خپل کار ته د ادامې ورکولو لپاره بار بار جوړولو ته اړتیا لري!.

د نیوټن نه وروسته پییر سیمون لاپلاس (۱۷۴۹-۱۸۲۷) مشهور فرانسوي ریاضي دان او عالم فلکیات د نیوټن دا تصور مسترد کړ او ویی ویل چی د

<sup>(22)</sup> لكه مخكي چى مو ورته اشاره وكړه، د نور تفصيل لپاره وګورئ تكوين العقل الحديث جون هرمان راندل ج ١ص ٣٢٩، د الطريقة الجديدة تر عنوان لاندې.

فلکی اجرامو او سیاراتو د انحراف د تصحیح یه اره نیوتن د دی څخه عاجز وو چی د خیلو قوانینو په رڼا کی هغه واضح کړی شی نو ځکه هغه دی ته ار شو چی خدای دی جهان کی را دخیل کړي، اصلا خدای ته اړتیا نشته ځکه چی دا سیارات په یوه نسبتا اوږده دوره کې په خپلو کې یو د بل مسیر او لاره تصحیح كوي، بناء د خداى مداخلي او دخيل كولو ته اړتيا شته، نو د خداى د وجود فرضیه هم بی ځایه ده.

همدا راز د لومړي ځل لپاره د دې سياراتو او فلکي اجرامو په حرکت د راوستلو لپاره هم د خدای د وجود فرضيي ته اړتيا نشته ځکه چې د هغو دا حرکت د (سحابی فرضیی) (یا د مرکز څخه د قوت د تیښتی فرضیی)<sup>(23)</sup> په نتيجه توضيح کړ، او د دې د ثابتولو کوښښ يې وکړ چې اصلا د الله د وجود ثابتولو ته اړتيا نشته، او هر څه بايد د طبيعي قوانينو په رڼا کې توضيح او تعليل کری شی.

له همدي امله کله چې ناپليون د لاپلاس نه پوښتنه وکړه چې اوريدلي مي دي چې تاسي د دې کائناتو د نظام په اړه يو لوی کتاب ليکلي دی، مګر په هغه كى مو د دى كائناتو خالق ته يوه اشاره هم نه ده كړى! لايلاس ځواب وركړ: زه داسي كومي فرضيي ته اړتيا نه لرم(<sup>24)</sup>.

په دې توګه تجربوي علم د لاپلاس په ذريعه دې نتيجي ته ورسيد چې نوره نو د الله تعالى د وجود فرضيي ته اړتيا پاتي نه شوه، او تجربوي علوم د دې نړۍ په تبيين او توضيح کې يوازني مصدر وګرځيد.

او کله چی تجربوی علم نور پرمختګ وکړ او د پرمختګ داسی مرحلی ته ورسیده چې د خلکو سترګې یې بریښولې نو په تدریج سره د پوهانو او فکرې قيادتونو او د هغو له لارې د عامو خلکو په اذهانو کې دا عقيده پيدا شوه چې د تجربوي علم (ساینس) په ذریعه د بشریت هر ډول مسایل حل کیدل ممکن دي،

<sup>(23)</sup> سره له دې چې دا فرضيه غير علمي ده او فيزيک پوهانو په دقيقه توګه دا نقد کړې ده، مګر په هغه وخت كي يي خپله اغيزه درلوده.

<sup>(24)</sup> الدين والعلم الحديث، ولتر ستيس، ترجمه امام عبد الفتاح امام، ص١٠٨- ١٠٩.

او علم، ترقي او پرمختګ د طبیعي قوانینو په نتیجه کې رامنځ ته شوي، نو بناء اصلا دین ته کومه اړتیا پاتې نشوه، هر څه باید همدې طبیعي/ مادي قوانینو ته منسوب کړی شي.

په دې اړه جولیان هکسلي (چې یو معاصر فیلسوف او د توماس هکسلي د یونسکو پخواني رئیس زوی دی) دا ادعاء لري چې د علم پرمختګ د خدای لپاره ځای نه دی پریښی، هغه وایي : زه فقط دا کولی شم چې دا ساده حقیقت واضح کړم چې د علم پرمختګ ماوراء الطبیعیات وجود په عامه توګه او خدای وجود په ځانګړې توګه د خلکو د یو لوی شمیر لپاره ناقابل دفاع ګرځولی دی (25).

د دې ترڅنګ دا عقیده هم راسخه شوه چې نه یوازې مادي قضایا بلکې هر ډول معرفت باید د همدې (تجربې) له لارې تر لاسه شي، ځکه یوازې تجربه او ساینسي تګلاره ده چې د حقیقت او واقعیت د کشف معیار بلل کیږي، بل هیڅ مصدر او بله هیڅ تګلاره حقیقت او معرفت ته د رسیدو وسیله نشی بلل کیدی، له دې امله نه یوازې ساینسي علوم بلکې ټول انساني علوم هم که غواړي چې حقیقت او واقعیت ته ورسیږي نو باید د همدې تګلارې او منهج څخه کار واخلي.

د اتلسمی پیړۍ یو فرانسوي فیلسوف هولباخ (۱۷۲۳ ۱۷۸۹) په دې اړه وایي: (دا فیزیک او تجربه ده چې باید انسان په خپلو ټولو څیړنو کې ترې کار واخلي، هغه باید دیني، اخلاقي، حکومت او سیاست، علوم، هنرونه او حتی په خوشحالۍ او غم کې د دې (تجربې او فیزیک) څخه مرسته تر لاسه کړي) ( $^{(26)}$ .

په دې توګه علم ګرايي (Scientism) د فلسفې او فکر میدان ته هم داخل شو، او د خپل تاثیر لاندې یې راوستله، همدې تفکیر او فلسفې ته په پیل کې (طبیعي فلسفه) ویل کیده، او همدا په لږ تطور او پیشرفت (27) سره وضعي فلسفه بلل

<sup>(25)</sup> ددې لپاره وګورئ: از علم سکولار تا علم دینی، مهدی گلشنی، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، چاپ اول، 1377، ص 26-27.

<sup>(26)</sup> ددې لپاره وګورئ: از علم سکولار تا علم دینی، مهدی گلشنی، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، چاپ اول، 1377، ص 21.

خکه چې کونت وايي چې طبيعي فلسفه خو يواځې په تجربوي علومو کې منحصره وه او وضعي فلسفه د هغې ترڅنګ انساني علوم هم تر خپل پوښښ لاندې راوړي، يعنې همدا تجربوي =

كيږي، څرنګه چې فلسفه او فكر (لرليد) د ژوند د هر اړخ سره اړيكي لري، او همدا فكر او فلسفه ده چې د ژوند په هر ميدان كې د انطلاق لپاره بنسټ مهيا كوي نو له دې امله په غربي تمدن د دې اغيزې ډيرې زياتې وي، مګر څرنګه چې زموږ هدف دلته د غربي تمدن د لرليد او عقيدې بيانول دي نو بناء دلته به يوازې هغه اغيزې او اثرات لږ په تفصيل سره بيان كړو چې علم ګرايي ډول ووايو نو دا اغيزه د طبيعيت ګرايي د عقيدې (چې هغه د الحاد دويم نوم دى) ترسيخ وه، دا په ډير لنډو ټكو كې د الفلسفة المعاصرة في أوربا مؤلف أ. م. بوشنسكي داسې كوي: "في نفس هذا الوقت أدى تقدم العلوم الطبيعية إلى ميلاد بوشنسكي داسې كوي: "في نفس هذا الوقت أدى تقدم العلوم الطبيعية إلى ميلاد تقاومه" په همدې وخت كې د طبيعي علومو پرمختګ د نړۍ په اړه د (طبيعت ګرايي) د تصور په راپيدا كيدلو تمام شو، هغه تصور چې د كومې معارضي فلسفې د نه موجوديت له امله يې ښه پرمختګ وكړ.

همدا خبره بالضبط برتراند رسل په تفصيل سره په خپل يو كتاب كي كړې ده، دلته د هغې عبارت ـ كه څه هم اوږد دى ـ نقل كوم ځكه چې ډيره ښكلې خلاصه ده، هغه وايي : (انبثقت عن أعمال الرجال العظام للقرن السابع عشر نظرة جديدة إلى العالم. هذه النظرة بالتحديد و ليس أي حجج اخرى كانت السبب في تآكل الاعتقادات ب"المعجزات" و "السحر" و "الأرواح الشريرة" و"نذر الشؤم" .... وغيرها، إنني أعتقد بوجود ثلاثة مكونات ذات أهمية خاصة في تكوين النظرة العلمية التي سادت القرن الثامن عشر وهي:

• أن بيانات الحقائق يجب أن تبنى على الملاحظة وليس على اشتشهاد غير مسند.

<sup>=</sup> تكلاره او منهج انساني علوم هم تر خپل پوبنس لاندې راولي، ددې لپاره كونت وايي: (هناك بدون شك تشابه كبير بين فلسفتى الوضعية وما يفهمه العلماء الإنكليز من ذلك منذ نيوتن على الخصوص بالفلسفة الطبيعية....) وگورئ: كونت: الفلسفة والعلوم، ص ١٢، تأليف: بيار شيري، ترجمه: د. سامي ادهم، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، الطبعة الاولى عام ١٩٩٤.

#### د غربي تمدن نړیوال لرلید او په اسلامي نړۍ د هغی اغیزی ... (دویمه برخه)

- أن العالم المادي يتمتع بنظام ذاتي الفعل و ذاتي الديمومة تخضع كافة التغيرات فيه إلى قوانين الطبيعة.
- أن الأرض ليست مركز الكون، ومن المحتمل أن الإنسان ليس غاية الكون (في حال كان للكون غاية) و أن الغاية إضافة إلى ذلك مفهوم غير ذي نفع علميا.

هذه الفقرات شكلت ما يدعى ب"النظرة الميكانيكية" التي حاربها رجال الكنيسة، و أدت إلى توقف الاضطهاد و تبنّي وجهة النظر الإنسانية بصورة عامة"(28).

د اولسمې پیړۍ د لویو شخصیتونو د علمي اعمالو په نتیجه کې د نړۍ او کائناتو په اړه یو نوی لرلید راپیدا شو، همدا نوی لرلید له دې پرته نور هیڅ دلایل نه وو چې د هغې په نتیجه کې د (معجزاتو)، (سحر)، (پیریانو او شریرو ارواحو) او (بد فالی) ... او داسې نورو شیانو په اړه عقائد کمزوري او له منځه ولاړل (دلته د دې هدف ټول میتافیزیکې عقائد دي، چې په دې کې په الله باندې عقیده، په پرښتو او نورو ټولو غیبیاتو پورې اړونده عقاید شامل دي) زما په عقیده د هغه علمي لرلید (طبیعت ګرایي) چې په اتلسمه پیړۍ کې خپور شو عقیده د م ځانګړي اهمیت درلودونکي اجزاء او عناصر یې درلودل، :

- د حقائقو دلایل باید چې په ملاحظه او تجربه باندې مبني وي، نه په غیر ثابت شوي نقل باندې (یعنې د حقیقت د اثبات لپاره یوازینۍ لار د ملاحظې او تجربې لار ده، حقیقت د دیني کتابونو (<sup>(29)</sup> څخه په نقولو باندې نه ثابتیږي).
- دا نړۍ او کائنات په داسې نظام مشتمل دي چې په خپل وجود او د وجود په استمرار کې په خپل ځان متکي دي (یعنې نه په خپل وجود کې کوم خارجي قوت (الله تعالی) ته اړ دي، او نه د وجود په استمرار کې چا ته

<sup>(28)</sup> أثر العلم في المجتمع، تأليف: برتراند راسل, ص 26- 27.

<sup>(29)</sup> چى كله ورته تراث (Tradition) او كله ورته نقل وايي.

محتاج دي بلکي پخيله موجود هم دي او خيل وجود هم پخيله ساتي) په دي كائناتو كي ټول تغييرات د طبيعي او مادي قوانينو تابع دي.

 ځمکه د دی کائناتو مرکز نه دی، او احتمال دا دی چی انسان د دی کائناتو اصل هدف نه وي (په داسي حال کي چي د دې کائناتو کوم غرض او غایت وي) برسیره پر دې د کائناتو د غرض او غایت قضیه یو داسي قضيه ده چې هيڅ ډول علمي ګټه پرې نه ده مرتبه.

دا (مخکي) فقرات د هغه (ميکانيکي لرليد/ طبيعت ګرايي) عناصر دي چي د کلیسا مشران د هغې پر ضد وو، او په نتیجه کې یې ظلم بند شو، همدا راز د همدی لرلید په نتیجه کی په عامه توګه او مانیستی تصور خیل کری شو. د طبيعت ګرايي د عناصرو کوم اجمال چې په پورتني عبارت کې برتراند رسل ذکر کړی دی، د دی تفصیل په لاندې نقاطو کې ذکر کوو:

### لومړي: داکائنات په بشپړه توګه مستقل دي او هیڅ بیروني قوت ته اړ نه دي

دطبیعت کرایی یا علمی لرلید لومړی اصل دا دی لکه برتراند رسل چی وايي: "إن العالم المادي يتمتع بنظام ذاتي الفعل و ذاتي الديمومة، و تخضع كافة التغيرات فيه إلى قوانين الطبيعة ال(30) دا مادي نرى د يوه داسي نظام څخه برخورداره ده چی هغه په خپل پیدایست او استمرار کی په خپل ځان متکی دی، او په دي کې منځ ته راتلونکې ټول بدلونونه، اوښتونونه او تغييرات د مادي قوانينو تابع دي.

د دي معنى دا ده چې دوى عقيده لري چې دا مادي نړۍ او دا طبيعي كائنات په هر څه کې مستقل دي، نه په خپل پيدايښت کې د الله تعالى او يا کوم ما وراء الطبيعي موجود محتاج دي او نه په خپل استمرار کې د چا محتاج دي، دلته چې هر څه صورت نیسی هغه د همدې طبیعی او مادي اسبابو او لاملونو په نتیجه کې رامنځ ته کیږي، دا یوازې د کوم فلسفي مذهب رأیه نه وه بلکې دا یو عام موج وه چې ټول غربي فلسفي مذاهب د ټولو داخلي اختلافاتو سره سره د دي

<sup>(30)</sup> اثر العلم في المجتمع ص ٣٣.

قائل وو، په دې اړه د الاتجاهات الفلسفية المعاصرة في اوربا مؤلف وايي: "وقد حلت عدة مذاهب متأثرة بالعلم محل المثالية الألمانية بعد هيجل، ولنذكر أو لا المادية الألمانية عند فويرباخ (1804- 1872) و موليشُط (1822- 1893) و بوخنز (1824- 1893) و كارل فوجت (1817- 1895) وقد نفت مذاهبهم العقل ذاته و دافعت عن الحتمية الشاملة.

ولنذكر بعد ذلك الفلسفة الوضعية التي أسسها في فرنسا أوجست كونت (1798-1857) و يتبعه جون استيورات مل (1806-1873) في انجلترا، و أرنست لاس (1837-1885) و يودل (1848-1914) في ألمانيا، و قد رأي أرنست لاس (1837-1885) و يودل (1848-1914) في ألمانيا، و قد رأي هؤلاء جميعا أن الفلسفة ليست إلا تجميعا لنتائج العلم، العلم مأخوذا بالمعنى الميكانيكي"(31). د هيكل نه وروسته د علمي جريان ( ماشيني جريان چي هغه همدا د طبيعت كرايي فلسفه ده) څخه متأثر زيات شمير مذاهبو د الماني مثالي فلسفي ځاى ونيوه، چي د فويرباخ (1804-1872)، موليشُط (1822-1893)، وليشُط (1822-1893)، بوخنز (1824-1893) او كارل فوجت (1817-1875) الماني مادي فلسفه تر بوخنز (1824-1893) او كارل فوجت (تر دې حده ميكانيكي تصور درلود چي) د دوى مذاهبو پخپله عقل هم مسترد كړ، او د بشپير حتميت (د حتميت څخه مراد دا دى چي طبيعي/مادي قوانين حتمي دي، يعني كله چي سبب موجود شي نو بيا د مسبب د موجوديدلو لپاره بل څه ته اړتيا نشته چي دا پخپله د الله انكار دى)څخه مسبب د ماوديدلو لپاره بل څه ته اړتيا نشته چي دا پخپله د الله انكار دى)څخه به يې دفاع كوله.

له دې وروسته باید د هغې وضعي فلسفې یادونه وکړم چې په فرانس کې یې أوجست کونت (1798- 1857) بنسټ کیښود، او په انګلستان کې جون استیورات مل (1806- 1873) او په المانکې أرنست الاس (1837-1808) او یودل (1848- 1914) د هغې په نقش قدم روان وو، د دې ټولو له نظره فلسفه یوازې د علم د نتائجو د راجمع کولو نوم وو، علم د هغې په میکانیکي معنی باندې .

ددی عبارت څخه دا په ډاګه ګیږي چی د غرب تقریبا ټول مذاهب ددی قائل وو چی دا کائنات په ماشینی توګه کار کوي، نه په خپل وجود کی کوم غیبی

<sup>(31)</sup> الفلسفة المعاصرة في أوربا ص 29، تأليف: إ. م. بوشنسكي، ترجمة: د. عزت قرني, سلسلة عالم المعرفة رقم: 165، الكويت.

قوت ته اړ دي او نه په خپل استمرار کي، او نه په هغه بدلونونو کی چی په دی کی منځ ته راځی.

### دويم: د فاعلي علتونو په بنسټ د نړۍ ميکانيکي تفسير

دین په خپل نظام کې کائنات او نړۍ باهدفه ګڼي، او د کائناتو ټولې پدیدې د اهدافو او غایاتو په بنسټ تعلیلوي، خو تجربوي علوم اصلا دا ډول تعلیل او څرګندونې نه مني، بلکې هر ډول کوني پدیدې د فاعلي علتونو په بنسټ تبین او توضیح کوي، طبیعي مسأله ده چې فاعلي علتونه او اسباب د غائي علتونو سره هیڅ تناقض نه لري ځکه چې دا فاعلي علتونه هم د هغې ار ادې تابع دي چې الله تعالی یې د کائناتو په اړه لري.

(ایان باربور) د طبیعت ګرایانو د دې دریځ په اړه وایي : (د اهدافو او غایاتو پلټنه تر ډیره حده پورې د دې نتیجه وه چې هر شی د موجوداتو په لړۍ کې خپل ځای او مرتبه لري، ځکه چې هغه د داسې خدای مخلوق دی چې هغه هدف او غرض لري، فرض کړئ که یو څوک پوښتنه وکړي: اوبه ولې په دومره درجه په جوش راځي؟ عصري عالم شاید د دې لپاره یو معینه او معلومه درجه حرارت د هر موجود د مالیکولونو د جوړښت سره اړونده قوانینو او نظریاتو په رڼا کې وټاکي (او ووایي چې دې درجې ته د حرارت په رسیدلو دا مایع جوش کیږي)، مګر په پای کې داسې یوې نقطې ته رسیږي چې ووایي : دا یو قطعي حقیقت دی چې هیڅ ډول توجیه نه مني، او دا سوال چې ولې داسې دی یو بی مغهومه سوال دی)(32).

د يوې واقعې غايې توضيح د هغې واقعې يو هدف او غايي علت په ګوته کولو ته ويل کيږي، او د هغې د علت فاعلي توضيح دې ته ويل کيږي چې د کومې واقعې ماشيني يا ميکانيکي توضيح وکړی شي، چې دې ته موږ د طبيعي قوانينو په بنسټ توضيح او تبيين هم ويلي شو، د تجربوي علم يوه مهمه ځانګړتيا دا ده چې د نړۍ په اړه د هغې لرليد ماشيني يا ميکانيکي (33) دی، يعنې

<sup>(32)</sup> علم و دین، تألیف: ایان باربور، ترجمه: بهاءالدین خرمشاهی، مرکز نشر دانشگاهی، تهران، 1362، ص 20.

Mechanical explanation (33)

نړۍ ته د يو ماشين په حيث ګوري، او په کلي توګه يې د نړۍ په اړه د غايت او مقصد تصور له منځه وړی دی $^{(34)}$ .

د نړۍ په اړه لرليد کې دا انقلاب د ګاليلو په لاس رامنځ ته شو، هغه د دې فکر بنسټ کيښوده چې بايد د نړۍ د واقعاتو او حوادثو توضيح د غائي علتونه 35 پرځای د فاعلي علتونو  $^{(36)}$  په اساس صورت ونيسي  $^{(37)}$ .

بیا دا فکر د نیوټن په لاس خپل اوج ته ورسید، او د اوولسمې پیړۍ د علمي انقلاب نه وروسته دې خبرې چې د کائناتو طبیعي پدیدې د یو ماشین په څیر دي نو نه باید د هغې لپاره هدف ولټول شي، بلکې د همدې طبیعي قوانینو په بنسټ تفسیر او توضیح کړی شي د یو منل شوي حقیقت حیثیت اختیار کړ، او دې فکر چې دا نړۍ او کائنات د یو ماشین په څیر دي ټوله اروپا په ډیر سرعت سره ونیوله، او ډیر غربي مفکرین په دې عقیده شول چې نه یوازې دا چې دا جهان یو ماشین دی بلکې په دې کې هر یو شی ځان ته یو وړوکې ماشین دی.

هوبز (۱۵۸۸ - ۱۶۷۹) د انسان بدن د يو ماشين سره مقايسه کړ (38)، د يويد هيوم (۱۷۱۱ - ۱۷۷۶) په اتلسمې پيړۍ کې ليکي: (خپل شا او خوا دنيا باندې نظر واچوئ د يو لوی ماشين څخه پرته به بل څه ونه وينئ چې په بې شميره وړو ماشينونو باندې تقسيم شوی دی)(39).

په همدې بنسټ آن تر نن ورځې په غرب کې نړۍ ته د همدې ماشيني لرليد نه کتل کيږي، او هر ډول غايي توضيح او تفسير غير علمي بلل کيږي، برتراند رسل په دې اړه ليکي: (نحن نعلم الغاية في العلاقات الانسانية، ويمکننا أن نفترض وجود غايات کونية لکن العلم ينص على أن الماضي هو الذي يقرر

<sup>(34)</sup> الدين والعلم الحديث، ولتر ستيس، ترجمه امام عبد الفتاح امام، ص 32- 33.

Final causes (35)

Efficient causes (36)

<sup>(37)</sup> د تفصیل لپاره یی وګورئ: تکوین العقل الحدیث تالیف: هرمان راندال، ترجمه: جورج طعمه ج۱ ص ۳۵۱ ۳۵۵.

<sup>(38)</sup> الدين والعقل الحديث، تاليف ولتر ستيس، ترجمة: امام عبد الفتاح امام، ص ١١٨.

<sup>(39)</sup> الدين والعقل الحديث، ص ١١٨.

المستقبل ولیس العکس، لذا فإن الأسباب الغائیة لاتوجد في السرد العلمي لواقع العالم) $^{(40)}$  موږ په دې پوهیږو چې په انساني اړیکو کې غائي اهداف شته، او دا هم ممکنه ده چې کَوني او طبیعي غایات او اهداف هم فرض کړو، مګر علم (ساینس) په دې تصریح کوي چې ماضي د آینده په ټاکلو کې مؤثره ده (یعنې ماضي چې سبب دی هغه په مستقبل چې مسبب دی مؤثره ده) د دې عکس خبره نه ده (چې مستقبل دې په ماضي کې مؤثر شي، یعنې غایات او اهداف چې هغه مستقبلي شیان دې هغه دې په ماضي کې مؤثر شي) د همدې امله په علمي توګه د نړۍ د حوادثو په بیان کې د غائي اسبابو لپاره هیڅ ځای نشته.

له دې وروسته وايي: د ډاروين کار په دې اړه ډير مؤثر او قطعي وو، په علم حياتيات (بيالوژي) کې د ډاروين تأثير په فلکياتو کې د ګاليلو او نيوټن د تأثير سره برابر دی، او دا ځکه چې مخکې دا عقيده حاکمه وه چې هغه حيوانات ژوندي او باقي پاتې کيږي چې د چاپيريال سره تکيف کوي او ځان ورسره برابر کړی شي، او د چاپيريال سره د ژوو دا تکيف او ځان برابرول د الله تعالى د ارادې او عنايت پورې تړل کيده (يعنې په غائي توګه تفسير کيده) د رسل له نظره به دا تفسيرات ډير ځله عجيب او غريب هم وو، مګر د رسل له نظره ژوو ته د ډاروين ميکانيکي تصور او (التنازع على البقاء) او (البقاء للأصلح) نظريو د غائي تبرير او الهي ارادې پرته موږ ته د چاپيريال سره د ژوو د تکيف تفسير را په ګوته کړ، د همدې امله (چې دا نظريات غائي تفسير له منځه وړي، او ميکانيکي توضيح او تفسير ممکن ګرځوي) د ډاروين د ارتقاء فکر ډير خلک مني سره له دې چې د پيدايښت د کيفيت په اړه د هغه له نظرياتو سره مخالف هم دي (41).

### دريم: د ماورائي تفسيراتو له منځه تلل او دخداي حذفول

د كائناتو د ميكانيكي او ماشيني تفسير چې د تجربوي علومو روح دى، منطقى نتيجه دا ده چې ما وراء الطبيعي تفسيرات او ورسره د خداى تصور هم له منځه ولاړل. او دا ځكه چې كله تجربوي علم دى نتيجي ته ورسيده چې د

<sup>(40)</sup> اثر العلم في المجتمع، برتراند رسل ص 33.

<sup>(41)</sup> اثر العلم في المجتمع برتراند رسل ص ٣٣- ٣٠.

هیڅ طبیعي پدیدې په تفسیر کې باید د غایي تعلیل څخه کار وا نه اخیستلی شي، او په عین حال کې یې دا هم و پتېیله چې باید یوازې د فاعلي عللو په رڼا کې تفسیر او تبیین کړی شي، او له بلی خوا نه یې دا هم ثابته اومتعینه ده چې فاعلي علت یوازې او یوازې په طبیعي قوانینو او حوادثو کې منحصر دی نو آیا په داسې یو تصور کې د الله د وجود لپاره کوم ځای پاتې کیږي؟ .

لکه مخکی مو چی وویل په پیل کی ګالیلو او بیا نیوټن سره له دی چی د فلکی اجرامو د حرکت په اړه دا عقیده درلوده چې دا د طبیعی قوانینو سره سم حرکت کوي، مګر د لومړي ځل لپاره د دې په حرکت راوستلو کې د الله تعالى په موجودیت قائل وو، همدا راز د دې فلکی اجرامو او سیاراتو د خپل مسار او لارې څخه د انحراف په صورت کې هم دوی دا نظر درلود چې د الله تعالى د تدخل په نتیجه کې خپل مسار ته بیرته راګرځی، مګر بیا وروسته لاپلاس له دې څخه هم يو ګام وړاندې ولاړ او د دې قائل شو چې لکه څنګه چې الله تعالى د كائناتو په بقاء كى كوم رول نه لري همدا راز د هغى په پيدايښت كى هم رول نه لری، ځکه د هغی له نظره د سیاراتو منځ ته راتلل د سحابی فرضیی په نتیجه کې ممکن دی، همدا راز سیارات په خپلو کې د حرکت د یوې اوږدې دورانیې یه ضمن کی یو د بل مسار او د لاری انحراف سموی نو بناء د الله تدخل ته اصلا اړتيا نشته، او نه د الله د وجود فرضيي ته اړتيا شته، په دې توګه د کائناتو په حوادثو او پدیدو کې د الله او هر ډول ما ورائي قوت مداخله له منځه و لاړه، ځکه ټول طبیعی حوادث په ځنځیری شکل یو د بل سره په داسې شکل تړلی دی چې مخکينې د ورستنيو لپاره د علت او سبب حيثيت لري او روستني د مخکينيو لپاره د مسبب حیثیت لری، او دا اریکه داسی منظمه او همیشه تکر اریدونکی ده چے د یو حتمی او قطعی قانون شکل ہی اختیار کری دی، یه دی معنی چی یه هر ځای او هر وخت کی دا سبب موجود شی نو د مسبب موجودیدل ورسره حتمي دي.

ولتر ستيس وايي: " والمعتقد العلمي الذي يقول: إن أية ظاهرة مهما تبدو غامضة لا ينبغي تفسيرها عن طريق أسباب فوق الطبيعة، وقد تجمدت في فكرة "المطلق" منذ عصر نيوتن، فلا ينبغي أن يكون هناك استثناء للقانون العلمي في أي مكان، و أصبح من الإجراءات المقررة في العلم أن أية ظاهرة نعجز الآن عن

تفسير ها بالقوانين الطبيعية فلا بد أن نقول أن هذه القوانين تظل مع ذلك موجودة، و ينبغي البحث عنها"(42).

د نیوټن د زمانی نه تر اوسه یوری دی عقیدی چی هیڅ پدیده ـ هرڅومره چې عجيبه او غريبه هم وي ـ بايد د ما وراء طبيعي اسبابو محصول و نه ګڼلي شي او نه د ما وراء الطبيعي اسبابو په بنسټ تفسير کړي شي، د يوي مطلقي او قطعي عقيدي شکل اختيار کړي دي، له دي امله د علمي منهج کار دا دي چي د طبیعی قوانینو څخه د هیڅ ډول استثناء منلو ته تیار نه شی، که چیری کومه داسي پديده وجود ولري چې موږ د هغې د مادي او طبيعي تعليل او تفسير توان ونه لرو د هغې په اړه دا عقيده ولرو چې د هغې به طبيعي اسباب وي او بايد د هغی یه لټه کې واوسو دا قانون یوازي په فلکیاتو کې منحصر نه دې بلکې دا د معرفت په ټولو څانګو کې جاري دي، دا په تفصيل سره جون هرمان راندل ذکر کری دی <sup>(43)</sup>

د دې معنی دا هم ده چې انسان د دوی له نظره اصلا باید په دې باب فکر و نه کړي چې دا کائنات اصلا له کوم ځای نه پیدا شوي دي، ولي منځ ته راغلي دي، ځکه دا ما ورائي تفسيراتو ته لاره هواروي، او دا ډول سوالونه اصلا د انسان لپاره ګټور نه دي، همدا تصور وو چې په اوسنۍ زمانه کې يې د نفعي الحادي فلسفى د رامنځ ته كيدو لپاره لاره هواره كړه. طبعا د دې معنى دا هم ده چی هر ډول معجزات او خارق عادت شیان چی په دینی نصوصو کی وارد شوي دي د دې قانون له مخې ټول نادرست او مردود دي، ځکه هغه ټول په ما ورائي تعليل باندي ولار دي.

### څلورم: د اخلاقو نسبي کېدل

د طبيعت ګرايي چې د علم ګرايي په نتيجه کې رامنځ ته شو، د دې يوه بله نتیجه دا شوه چی د اخلاقی ارز ښتونو مرجعیت د دین او الله نه انسان ته منتقل شو، او دا ځکه چې د علم ګرايۍ د تصور سره سم کله چې خدای د دې کائناتو په

<sup>(42)</sup> الدين والعلم الحديث، ولتر ستيس، ص 114.

<sup>(43)</sup> تكوين العقل الحديث ج ٢ ص ٢٧٩، ج ٢ ص ١٠٩- ١٥٤.

حوادثو او پدیدو کې هیڅ ډول دخل نه لري نو انسان هم د دې قاعدې څخه مستثنی نه دی، ځکه چې انسان هم د دې کائناتو د طبیعي پدیدو څخه یوه پدیده ده، هغه هم د دوی له نظره د یو ماشین په څیر عمل کوي، د هغه د تعامل لپاره هم هیڅ ډول غایي تفسیر لټول په کار نه دي، د هغه تعامل او اخلاق هم باید د نورو پدیدو په څیر د میکانیکي قواعدو او طبیعي اصولو او فاعلي عللو په بنسټ تفسیر او توضیح کړی شي، که کوم ارزښت او غرض هم په نظر کې نیول کیږي نو باید د همدې اصولو په بنسټ په نظر کې ونیولی شي.

له بله پلوه طبیعت هم یو ماشین او د عللو او اسبابو یو ځنځیري سلسله ده، هغه هیڅ کله د انسان لپاره د هدف او ارزښت مصدر نشي ګرځیدلی، او څوک چې د طبیعت نه د ارزښتونو د ټاکلو توقع لري هغه په حقیقت کې د واقعیت او ارزښت ترمنځ تمیز نه شي کولی.

له دې امله د علم ګرايي له نظره انسان بايد پرته له دې چې د دين تعليمات او مادي پديدې په نظر کې ونيسي د خپل ځان لپاره ارزښتونه او اخلاق د خپلو فردي او اجتماعي ژوند د تجربو په رڼا کې وټاکي، او څرنګه چې دا تجارب تغييرمومي او وخت تر بله او شخص تر بله بدليږي رابدليږي نو بناء اخلاق او ارزښتونه هم همداسې د اوښتون په حالت کې دي او نسبي دي.

دكتور عبد الوهاب المسيري په خپل يو ډير جالب كتاب (العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة) كي دا په جالب عبارت كي توضيح كوي چي د طبيعت كرايي په نتيجه كي انسان د غربي تمدن له عقيدې او نظره څنګه انساني ار زښتونه له لاسه وركوي او د يو مادي او طبيعي پديدې سره مشابهت پيدا كوي او همدا عقيده او نظر د اخلاقي ار زښتونو په نسبيت باندې منتج كيږي، هغه وايي :"أولى المصطلحات الوصفية هو مصطلح "التطبيع" (Naturalize) بمعني رد الظواهر إلى الطبيعة/المادة أو القانون الطبيعي باعتباره مرجعية نهائية كامنة وقانونا عاما يسري على كل من الطبيعة المادية والطبيعة الإنسانية لايفرق بين أحدهما والآخر. والتطبيع يفترض أن ثمة وحدة كاملة بين العلوم الطبيعية والعلوم الإنسانية، و أن الإنسان جزء لا يتجزأ من الطبيعة، ر غباته طبيعية (أي مادية) و معرفته تتلخص في اكتشاف قوانين الحركة أو الطبيعة/ المادة (و هي القوانين التي تؤكد وحدة

الطبيعي/المادي بالإنساني وتساويهما). إن ما يحكم الإنسان والطبيعة هو القانون الطبيعي، والإنسان إنسان طبيعي، و لهذا ليست له مكانة أو منزلة خاصة في النظام الطبيعي، إذ أن الطبيعة/ المادة لاتعرف هدفا أو غاية، والنزعة الطبيعية (Naturalism)هي القول بأن الإنسان إن هو إلا كائن طبيعي تحركه غرائزه الطبيعية، و سائر مكوناته الحضارية والإنسانية التي تفصله عن عالم الحيوان والطبيعة ما هي إلا قشور سطحية لا علاقة لها بالجوهر الإنساني" (44).

دكتور عبد الوهاب المسيري د غربي تمدن هغه اصطلاحات ذكر كوي چې د دې تمدن ځانګړتياوې را په ګوته کوي، هغه وايي : د دې وصفي اصطلاحاتو (هغه اصطلاحات چې نقدي نه دي بلکې يوازې غربي تمدن په خپل اصلي شکل معرفي کوي) څخه لومړۍ اصطلاح تطبيع (طبيعت ګرايي) چې په انګليسي کې ورته (Naturalize) و يل کيږي، چې معنی يې دا ده چې ټولې پديدې طبيعت/مادي يا مادي قانون ته راجع کړی شي په دې اعتبار چي دي (طبيعي قانون) ته نهائی او بشپړ مرجعیت حاصل دی، او دا یو داسی عام قانون دی چی مادي طبيعت او انساني طبيعت دواړو باندې تطبيقيږي، او په دې دواړو كي هيڅ فرق نه کوي، تطبیع (طبیعت ګرایی ) داسی خیال لري چی د طبیعی علومو او انسانی علومو ترمنځ بشپړ یووالی قائم دی، او انسان د طبیعت/مادې یو نه بيليدونکي جزء دي، د دې (انسان) رغبتونه طبيعي (مادي) دي، د دې معرفت او علم په دې کې را خلاصه کيږي چې د حرکت او طبيعت/مادي قوانين کشف کړي (او دا هغه قوانين دي چې په دې تاکيد کوي چې مادي/طبيعي شيان او انسان بالکل يو شي دي او هيڅ فرق پکي نشته) په انسان او طبيعت باندې چي كوم قانون حاكم دى هغه طبيعي قانون دى، او انسان طبيعي انسان دى، د همدې امله دا (انسان) په مادي/ طبيعي نظام کې کوم ځانګړي ځای نه لري، او دا ځکه چی ماده/طبیعت هیڅ کوم هدف او غرض و غایت نه پیژنی، او طبیعت ګرایی (چې په انګلیسي کې ورته (Naturalism) وایي ) د دې معنی په دقیقه توګه همدا ده چې انسان يو مادې/ طبيعي موجود دي، د هغه طبيعي غريزې هغه په تحرک راولي، او هغه ټول تمدني او انساني عناصر چې هغه د حيوان څخه متميز کوي

<sup>(44)</sup> العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة، ج1 ص 129- 130، الدكتور عبد الوهاب المسيري، طبع دار الشروق، الطبعة الأولى عام 2002م، القاهرة مصر.

(چې اخلاقي ارزښتونه هم د همدې جملې څخه دي) هغه سطحي او بې معنی شیان دي او د انساني جو هر او حقیقت (چې هغه مادي/تطبیع دي) سره کوم تړ او نه لري.

له دې وروسته دکتور عبد الوهاب المسيري د غربي تمدن يو څه نور اصطلاحات په ګوته کوي چې هغه د دې تکمله ده، چې د هغې جملی څخه د نمونی په توګه يو يې(التعاقدية) دی، د (التعاقدية) کلمه په حقيقت کې د انګليسي کلمې (contractualization)تر جمه ده، چې لفظي معنی خو (تړوني تعامل) دی، او مفهوم يې دا ده چې د انسانانو ترمنځ د ترحم کومې اړيکې دي هغه د مادي ګټې او تاوان د دقيقو حساباتو لاندې نه راځي، د همدې امله دا مبهمې اړيکې دي، دا بايد په منضبطو تړوني اړيکو باندې بدلې شي، چې هغه د راکړې ورکړې او تعامل قابلې شي، د دې وجه همدا ده چې غربي تمدن ټولې نړۍ ته د يو بازار په سترګه ګوري چې انسان هم د دې بازار د مادي توکو څخه يو توکې دی، دا توکي هم بايد د هغه تعامل لاندې راشي چې په بازار کې د نورو توکو سره کيږي.

د همدې امله چې غربي تمدن انسان ته د يو مادي توکي په حيث ګوري لکه څنګه چې د دې مادي توکو په اړه قوانين بدليږي را بدليږي همداراز دلته هم ښه او بد بدليږي را بدليږي ، په دې باب يو غربي مفکر (توماس هوبز) چې د ګاليلو هم عصر وو، وايي: "کل إنسان من جانبه يمسي ما يسره و يبهجه خيرا، و ما يحزنه شرا، و بمقدار ما يختلف کل إنسان عن غيره في التکوين فإنه يختلف عنه أيضا فيما يتعلق بالتفرقة العامة بين الخير والشر، فليس هناك ما يسمي بالخير المطلق منظورا إليه بغير علاقة بأحد... فنحن نطلق کلمة الخير أو الشر علي الأشياء التي تسرنا أو تحزننا"(45).

هر انسان له خپله پلوه څه چې هغه ته ښه ښكاري او خوند وركوي، هغه ته ښه وايي، او څه يې چې غمجن كوي هغه ته بد وايي، په هر اندازه چې يو انسان د بل سره په شخصيت او جوړ ښت كې فرق ولري په هماغه اندازه د ښه او بد

<sup>(45)</sup> الدين والعلم الحديث، ص 49.

تر منځ په عامه توګه فرق کولو کې يو له بل څخه توپير لري، د دې نسبيت په نظر کې د نيولو څخه پرته کوم شي د مطلق خير په نوم وجود نه لري... نو موږ د ښه او بد اطلاق په هغه څه کوو چې موږ خوشحاله کوي او يا مو غمجن کوي.

همدا مفهوم برتراند رسل د خیل کتاب (اثر العلم فی المجتمع) په شپږم درس كى د (المحاضرة السادسة العلم والقيم) تر عنوان لاندي په تفصيل سره د ثابتولو کوښښ کړې دي، هغه د دې کوښښ کوي چې دا ثابته کړې چې د اخلاقیاتو او ارز بنتونو په اړه د نفعی فلسفی (پراګماتیزم) تصور درست دی، هغه په پيل كى وايى : (آما من كانوا أكثر راديكالية بين الفلاسفة الفرنسيين، ولكونهم في خلاف مع الكنيسة، فكان لهم وجهة نظر أخرى، فهم لم يعترفوا بأن القوانين تحتاج إلى منزل للشرائع، كما فكرو أيضا أن القوانين الطبيعية تستطيع توضيح سلوكية الإنسان، وقادهم ذلك إلى المادية و إلى نكران المشيئة الحرة، و تضمنت وجهة نظرهم أن ليس للكون غاية، و أن الإنسان قضية اعتراضية غير ذات دلالة"(46). په دې عبارت کې رسل وايي چې راديکاله فرانسوي فلسفيان څرنګه چې د کلیسا سره په اختلاف کې وو، نو د هغوی بیله رایه وه، نو هغوی د دې قائل نه وو چې قوانين هم د شريعت كوم نازلوونكى ته اړتيا لري، همدا راز هغوی فکر کاوه چی طبیعی/مادي قوانین د انسان سلوک تفسیرولی شی، دې تصور او عقیدې هغوی په مادي ګرایی، او د یوې ازادې ارادې په انکار باندې قائل کړل، دوی په دې هم قائل وو چې د دې نړۍ کوم هدف، غرض او غایت نشته، او دا چې د انسان قضيه يوه وقتي قضيه ده كوم تميز نه لري. يعني انسان او ټول مادي مو جو دات يو حيثيت لري.

همدا د اوسنيو فلسفي او فكري مذاهبو رايه او عقيده هم ده استاذ بوشنسكي د خپل كتاب الفلسفة الأوربية المعاصرة په دويم باب كي چي د معاصرو مادي فلسفو د پيژندلو لپاره يي ځانګړى كړى دى وايي: "وهم طبيعيون لأنهم لا يرون في الإنسان إلا جزءًا من كل، هو الطبيعة، و ينكرون بصفة عامة أن يكون الإنسان كائنًا مميزًا على الكائنات الطبيعية الأخرى "(47). دا ټول فلسفى مدارس

<sup>(46)</sup> العلم والمجتمع، برتراند رسل، ص 113، ترجمه صباح صديق الدملوجي.

<sup>(47)</sup> الفلسفة الأوربية المعاصرة ص 69.

طبیعت ګرایان هم دي ځکه چې دوی انسان د طبیعت یوه برخه او جزء ګڼي، او د دې څخه انکار کوي چې انسان د نورو مادي کائناتو څخه کوم ځانګړی او متمیز موجود وي.

### د انسان په اړه د غربي تمدن تصور او عقيده

اوسنې غربي تمدن د انسان په اړه دوه متضاد تصورات لري، د دې دواړو تصوراتو بنسټيز هدف دا دی چې هر ډول ماوراء طبيعي تصوراتو ته خاتمه ورکړي او انسان د هر څه محور وګرځوي، له يوې خوا غربي تمدن او د دې تمدن فکري قائدين غواړي چې انسان د دې کائناتو مرکزي نقطه وګرځوي، او د هر څه محور يې جوړ کړي، هر ډول ازادي ورته ورکړي، او وايي چې انسان د هر څه لپاره مقياس او معيار دی، او د خپل ځان لپاره مرجعيت هم همدا انسان پخپله دی، او دا د دې لپاره کوي چې د دې په ذريعه د الله تعالى د مرکزيت تصور له منځه يوسي، انسان د هر ډول ديني سلطى څخه ازاد کړي، او دې ته يې وهڅوي چې د هر څه په باره کې د انسان انګيرنه او فيصله نهائي فيصله و بولي.

او په عين حال كي غواړي چې انسان داسې يو مادي او طبيعي توكى معرفي كړي چې د نورو طبيعي توكو او موجوداتو سره هيڅ توپير نه لري، په دې هم هغه مادي او طبيعي قوانين تطبيقيږي چې په نورو شيانو تطبيقيږي، بيا هلته انسان يو بعدي موجود كرځي، د انسان يو بعد وي او هغه همدا مادي/ طبيعي بعد او اړخ، روحي اړخ اصلا د دوى له نظره وجود نه لري، هلته بيا داسې نه وي چې د جسد لپاره بيل قوانين وي او د روح او نفس لپاره بيل، د انسان ماضي، حاضر او مستقبل د همدې طبيعي/ مادي قوانينو په رڼا كې تفسير كيږي، د انسان لپاره مرجعيت همدا مادي قوانين كرځي(48)، نو غربي تمدن د انسان په اړه خپل افكار په دوو انتهاگانو بناء كړي دي:

**لومړى:** د هيومانيزم د نظريى په بنسټ انسان د هر څه لپاره محور ګرځول، بلکه انسان د الله تعالى پرځاى د کائناتو مرکز ګرځول، او په دى توګه د الو هيت د تصور څخه تښتيدل او ددى عقيدى له منځه وړل.

<sup>(48)</sup> العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة ج٢ ص

دوهم: انسان د يو مادي توكى په حيث پيژندل چى هيڅ ډول روحى او ما وراء الطبيعى اړخ نه لري او بايد د يو مادي توكى په څير ورسره تعامل وشي، او طبيعت د كائناتو مركز وګرځول شي، او په دى توګه د الوهيت او هر ډول ماوراء الطبيعى عقيدى څخه ځان خلاص كړي.

### لومړي : د هيومانيزم نظريه

د الله د مرکزیت له منځه وړل او پرځای یې د انسان د مرکزیت تصور رامنځته کول او په دی توګه د ماوراء الطبیعی عقیدی د تضعیفولو په اړه د غرب دا تصور د هغه خوځښت په ضمن کې په ډير څرګند شکل مخ ته راځي چې په غرب کې د (Humanism) په نوم ياديږي، چې لفظي معنی يې انسان ګرایی، یا انسان محوري ده، یعنی هر څه باید د انسان په محور باندې را وڅرخيږي، د انسان ګرايي يا انسان محورۍ د تاريخ په اعتبار سره دوه ډولونه دې، لومړى: د رينسانس د زماني هيومانيزم چې د څوارلسمې پيړۍ په دويمه نیمه کی یه ایتالیا کی راییدا شو او یه عامه توګه یو ثقافی خوځښت وو، چی بنستیزه موخه یی د پخوانی یونان ثقافت راژوندی کول وو، سره له دی چی دا هیومانیزم په ورستیو پیړیو کې ډیر مؤثر وو او په فکري لحاظ یې په نړۍ ژوري اغیزي پریښي دي مګر په مستقیمه توګه زموږ د بحث سره تړاو نه لري ځکه نو د هغې په اړه په تفصيلاتو کې نه ننوځو، دويم ډول هيومانيزم د نوې زمانی هیومانیزم یه نوم یادیری، دا خوځښت چی د نوی علمی (ساینسی) خوځښت سره سم په اوولسمه پيړۍ کې پيل شو او تر اوسه پورې جريان لرې او تر ټولو مؤثر خوځښت بلل کيږي، موږ به د همدې هيومانيزم په اړه څه څرنګندوني وړاندي کړو ځکه د اوسني غربي تمدن د بنسټونو څخه يو بنسټ همدا تشكيلوي.

## نوي هيومانيزم څه ته وايي؟

هیومانیزم د علمي بحث، فلسفې، د نړیوال لرلید او عمل په میدان کې د یو داسې عملي تګلارې او منهج نوم دی چې په انساني ارزښتونو او اهتماماتو ترکیز کوي، او د مقدس او ما وراء الطبیعي قضایاوو په اړه عقیده له منځه وړي او یا یې کم رنګه کوي او پرځای یې انسان ته بې ساری اهمیت ورکوي.

په دې توګه ویلی شو چې هیومانیزم یو داسې فکري او فلسفي نظام دی چې په بیلا بیلو میدانونو کې لکه انسان پیژندنه، معرفت پیژندنه، اخلاق، سیاست او داسې نورو کې مشخص تصورات مطرحوي، چې په ډیره لنډه توګه د دې فکر یو څه مشخصات او ځانګرتیاوی دلته په ګوته کوو:

### د انسان پیژندنی په میدان کی د هیومانیزم عقیده

تر ټولو بنسټيزه قضيه د هيومانيزم په فلسفه کې دا ده چې انسان اصل او د هر څه محور دی، په موجوداتو کې هيڅ موجود $^{(51)}$  د انسان څخه کاملتر موجود نشته، د همدې امله ټول موجودات بايد په يوه نه يوه بڼه د انسان په خدمت کې وي، مګر انسان پخپله د هيڅ شي په خدمت کې بايد نه وي، يا په بل عبارت انسان پخپله اجراء کوونکې او پخپله هدف هم دې $^{(52)}$ .

د انسان د محوریت لپاره لاره د نوې فلسفې موجد او مشهور فرانسوي فیلسوف رینه دیکارت (۱۵۹۶-۱۶۵۰) د هلو ځلو په نتیجه کې برابره شوه، او دا په دې توګه چې په منځنیو پیړیو کې د کلیسا د استبداد په نتیجه کې د علم مصدر یوازې مقدس کتاب وو، نه یوازې دا بلکې د نورو ټولو معارفو لپاره معیار هم همدا وو، د کلیسایي معارفو په اړه چا سره د پوښتنې حق هم نه وو، نو کله چې منځنې پیړۍ تیرې شوې او د نوي علم (ساینس) د مقاومت په نتیجه کې

<sup>^</sup>Esptein, Greg M. (2010). Good Without God: What a Billion (49) Collins. Nonreligious People Do Believe. New York: Harper p. 169.ISBN 978-0-06-167011-4.

<sup>&</sup>quot;Genesis of a Humanist Manifesto". Retrieved May 14, 2006. (50)

<sup>(51)</sup> په دې کې الله او نور ټول موجودات شامل دي.

<sup>(52)</sup> بحران دنیای مجدد، تالیف: رنه گنون، ترجمه: ضیاء الدین دهشیری، انتشارات امیر کبیر، چاپ دوم، ۱۳۷۲، ص9.

د كليسا استبداد له منځه ولار، د دى سره نه يوازى دا چى كليسا خيل حيثيت له لاسه وركړ، بلكي د دى ترڅنګ د الله تعالى وجود هم تر سوال لاندي راغي، او په دې توګه د معرفت پخواني مصادر (کلیسا، د کلیسا مشران، مقدس کتاب، همدا راز ارسطویی منطق او یونانی فلسفه) له منځه ولاړل، او نوو مصادرو لا تراوسه په ټولنه کې ځای نه وو نیولی، له دې امله د شکاکیت یوه تونده چپه راغله، چې هر څه د شک سره مخ شول، ځکه د ارسطو منطق هم له اعتبار نه ولويده او د كليسا مقدس كتاب هم، نو دلته وه چى ديكارت د شكاكيت د له منځه وړلو لپاره د معرفت نوي اصول وضع کړل چې هغه په حقیقت کې د انسان په اصالت باندی و لاړ اصول وو، دا داسې اصول وو چې انسان او د هغه فکر او معرفت یی د ټولو حقیقتونو لپاره محور وګرځاوه، هغه له دې څخه پیل وکړ چی (زه فکر کوم نو زه موجود یم) چی په لاتینی ژبه یی کلمات دا وو ( cogito ergo sum) د همدې امله دا د ديکارت په کوجيتو مشهوره ده، د دې کوجيتو په نتيجه کی د انسان څخه پرته د بل هر څه محوریت لکه دین، مقدس کتاب، کلیسایی تعلیمات، او سیاسی ځواک محوریت له منځه و لاړ، انسان، د هغی تجربوی او عقلاني تګلاره د ټولو معرفتي ميدانونو لپاره محور وګرځيد، د دې تګلارې په نتیجه کی د هر چا خبره (که هغه کلیسا وي او که مقدس کتاب) د مرجعیت حيثيت له لاسه وركړ، په پخواني كليسايي تقليدي تفكير كې اصل دا وو چې انسان ځان باید د هغه تعلیماتو سره برابر کړي چې د دینې او کلیسایي مصادرو څخه هغه ته رسیدل، مګر د دی تګلارې په نتیجه کې انسان پخپله نور د هر مصدر لیاره محور شو، اوس نو باید د معرفت نور ټول مصادر خیل صحت او سموالي د انسان، انساني تجاربو، او د انسان د عقلاني تفكير سره د يو شانته و الى يه بنسټ تأمين كري.

په همدې بنسټ په دې کائناتو او نړۍ کې د انسان هدف، د انسان معنی، او د انسان حیثیت به نور په هیڅ وجه له پخوا څخه د کومې ټاکل شوې نظریې، د انسان حیثیت به رڼا کې نه ټاکل کیږي، بلکې د انسان تعریف، معنی او هدف به په خیله د انسان له دننه را ټوکیږي، او پخیله انسان به یې ټاکې (53).

An introduction to continental philosophy by David west (1st ed., polied (53) press) 1996, p.13.

یا په یو بل عبارت انسان په بشپړه او مستقله توګه د خدای یا نورو موجوداتو د مداخلی څخه پرته خپل ځان پیژندلی شي او حقیقت شخصا پخپله د هر څه درک کولی او پیژندلی شي نو بناء بل څه ته اړتیا نه لري او پخپله د هر څه محور ګرځي(54).

د دیکارت نه وروسته د غربي تمدن فلسفیانو په انسان محورۍ کې ډیر بنسټیز رول ولوبوه، چې د دوی له جملې نه یو هم مشهور الماني فیلسوف ایمانویل کانت (۱۸۲۴- ۱۸۲۴) وو، کانت د خپلې انتقادي فلسفې په نتیجه کې د انسان محوره معرفت لپاره لاره هواره کړه په داسې توګه چې انسان د هر څه لپاره بنیاد او بنسټ ګرځوي(55)، د دې افکارو په نتیجه کې انسان یو نوی حیثیت او تعریف پیدا کړ، د انسان قدر او قیمت دې پورې مربوط پاتې نشو چې د الله سره یې اړیکې څومره محکمې او مضبوطې دي، بلکې د هغې د قدر اوقیمت بنسټ د نظم ایجادول، عقلاني امکانات او د هغه دنیوي ژوند وګرځید، د دې د فکر په نتیجه کې غرب دې نتیجې ته ورسیده چې د انسان هدف د الله عبادت او جنت ته رسیدل نه دي، بلکې په دقیقه توګه هغه پروګرام تطبیقول دي چې د عقل، تجربې او تخیل له لارې منځ ته راځي او د دې نړۍ پورې اړیکي لري، د عقل، تجربې او تخیل له لارې منځ ته راځي او د دې نړۍ پورې اړیکي لري، د همدې څخه د سیکولریزم بنسټیزه عقیده منځ ته راغله.

د هیومانیزم په فلسفه کې د انسان د هر اړخیز محوریت او د خدای پرځای د هغه نصبول، او د هغه خدای چې دین یې مطرح کوي د انسان د ژوند څخه ویستل د دې لامل شو چې (سارتر) (۱۹۰۵-۱۹۸۰) اصلا انسان د الله پر ځای کښیناوه، هغې اعلان وکړ: (هیومانستي فلسفیانو د خدای پرستۍ د منګولو څخه د ځان د خلاصولو لپاره دا ونه کړل چې د متعالي وجود تصور یوې خواته کیږدي بلکې د هغه یې یوازې نوم بدل کړ) $^{(56)}$  یعنې د متعالي وجود تصور یې پریښود یوازې انسان یې د الله پر ځای کښیناوه.

<sup>(54)</sup> وگوره: دریای ایمان، تالیف: دان کیوپیت، ترجمه: حسن کامشاد، انتشارات طرح نو، لومړی چاپ، ۱۳۸۶، ص ۱۶۲.

<sup>(55)</sup> دریای ایمان، تیر شوی کتاب ص۱۶۶.

Humanism, Tony Davies, (New York & London) 1996, p. 124. (56)

### د هیومانستی فلسفی معرفتی نظریه

هيومانستي فلسفي د معرفت او د هغي د وسايلو او مصادرو په اړه ځانګړي تصور درلود، د جهان او کائناتو په پيژندلو کې په عقل غير عادي اعتماد، په هر څه شک کول، او هر څه د ر دولو او باطلولو قابل ګڼل د دې فلسفي د معرفتي نظريي بنسټيزې ځانګړتياوې شميرل کيږي، طبيعي خبره ده چې دلته د عقل څخه مراد د نوې زماني عقل دی چې يوازې د مادې او طبيعت په محدوده کې کار کوي، دلته د معرفت مصدر هغه عقل دی چې يوازې بدهيات او هغه څه مني چې د منطق د قواعدو او اصولو سره برابر وي، دلته د معرفت مصدر حواس دي چې يوازې هغه څه مني چې د پيمايش قابل وي، او هغه تجربه د معرفت مصدر ګڼي چې ټول موجودات بايد د هغه نه تير شي، او د عاقل انسان معرفت مصدر ګڼي چې ټول موجودات بايد د هغه نه تير شي، او د عاقل انسان معرفت په سرمايه سمبال دی) مطلوب دا دي چې ټول هغه حقائق رد کړي چې معرفت په سرمايه سمبال دی) مطلوب دا دي چې ټول هغه حقائق رد کړي چې د مادي واقع څخه ما وراء وي، لکه پخواني قصبي، غيبيات، تخيلات، تقليدي د مادي واقع څخه ما وراء وي، لکه پخواني قصبي، غيبيات، تخيلات، تقليدي يوازې ماده او طبيعت دی، ديني او تقليدي مصادر او منابع هيڅ ډول د اعتماد يوازې ماده او طبيعت دی، ديني او تقليدي مصادر او منابع هيڅ ډول د اعتماد وړ معرفت انسان ته نشي برابرولي (5).

هیومانستي عقل یوه ثابته ځانګړتیا دا ده چې دوی وایي : هره قضیه د امتحان وړ ده، هیڅوک یا هیڅ جهت د دې ادعاء نشي کولی چې د هغه څخه غلطي نشي کیدلی یعنې عصمت د هیچا لپاره هم ثابت نه دی (هغه که الله وي او که پیغمبر او که هر جهت) د همدې امله هره ادعاء باید د معرفت د اصولو سره سمه بحث شي که د عقل، حواسو او تجربې په معیارونو برابره وه صحیح ده که نه نو باید رد کړی شي، د همدې اصل سره سم هره داسې ادعاء چې په غیبي امورو بناء وي، یا په وحي استناد کوي د هر ډول علمي اعتبار څخه عاري

<sup>(57)</sup> ددي لپاره وګورئ: العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة ج١ ص ٢٩١، الدکتور عبد الوهاب المسيري.

London & New York) V.4, p 529- 530. Humanism :ددې لپاره وګورئ (58) Renaissance by John Monfasani, in Encyclopedia of philosophy (Rout ledge

د همدې تفكير پر بنسټ هيومانيزم دا دعوه كوي چې انسان پخپله د دې توان لري چې دا كائنات او نړۍ وپيژني نو بناء د جهان په پيژندلو كې ديني مصادرو او وحي ته اړتيا نشته، او په دې باب هغه پرمختګونو چې تجربوي علم او ساينس لرلي دي د نړۍ په معرفت كې پخپل ځان د دوى اعتماد  $\mathbb{X}$  دى، او دوى يې د دې څخه نور هم بې نيازه كړي دي چې خپل معرفت د ديني مصادرو سره برابر كړي(59).

د دې ترڅنګ د هيومانيزم د معرفت د نظريې يوه بله ځانګړتيا دا ده چې دوې وايي : د معرفت څخه هدف دا نه دې چې انسان د جهان او نړۍ په خلقت کې پراته اسرار او رموز وپيژني، ترڅو له دې لارې انسان و غواړي د الله د ارادې او حکمت سره سم عمل وکړي او د الله تعالى هدف تر سره کړي، بلکې معرفت د دې څخه عبارت دې چې په انسان کې د مستقبل په اړه د وړاند وينې او د دې پر بنسټ د پلان ګذارۍ او په طبيعت باندې د تسلط د پيدا کولو توان او ځواک را پيدا کړي، تر څو له دې لارې و توانيږي چې د يو زيات مطمئن او آرام ژوند زمينه برابره کړي، يعنې دا چې معرفت د يوې وسيلې حيثيت لرې (60).

## ج ـ د خقلت په اړه د هيومانيزم عقيده

هیومانیزم عقیده لري چې د کائناتو په اړه هر ډول ما وراء طبیعي تصور باطل او مردود دی، لکه څنګه چې دا تصور بې معنی او مردود دې چې د دې کائناتو لپاره کوم هدف، او غرض هم شته او دا چې په دې کائناتو کې هر شی خپل ځای لري، دا هم د قبول وړ نه ده چې په دې کائناتو کې څه شیان طبیعي او څه نور ما وراء الطبیعي وجود لري او دا چې الله تعالی د ټولو مخلوقاتو او ټولو ارزښتونو منشأ او مصدر دی، له دې امله هغه ټولې هلې ځلې چې د الله د اثبات لپاره صورت نیسې هغه غیر معقولي، نا قابل تصدیق او بې معنی هلې ځلې

An introduction to continental philosophy by David west (1st ed., polied (59) press) 1996, p.11.

<sup>(60)</sup> همدا تیر شوی مصدر ص ۱۳.

 $c_{2}(6)$ ، د الله وجود نه د مادي دلايلو په اساس ثابتيدلى شي او نه د وحي په ذريعه، ځكه چې د دې كتابونو انتقادي مطالعې دا په اثبات رسولې چې هغه ټول كتابونه چې اديان يې مقدس بولي لكه قرآن، د يهودو او نصاراو كتابونه، د هندوانو او بودايانو او نورو اديانو كتابونه ټول د انسان په لاس ليكل شوي كتابونه دي او د وروسته پاتې ټولنو د انسانانو تصورات منعكس كوي، له دې امله دا د دې توان نه لري چې يو ما وراء الطبيعي موجود او واقعيت ثابت كړي، له دې امله د الله، خداى او داسې نور كلمات بې محتوى او د يو څرګند مفهوم څخه عاري كلمات دي، دا كلمات كوم حقيقت نفس الأمري نه په ګوته كوي بلكې دا په انساني تجربه كې يو نفسياتي، اخلاقي او ټولنيز رول لري، كوي بلكې دا په انساني تجربه كې يو نفسياتي، اخلاقي او ټولنيز رول لري، يعنې كوم حقيقت نه لري مګر انسانان پرې د څه رواني، اخلاقي او ټولنيزو لهدافو لپاره عقيده ساتي (62).

له بله پلوه دوی عقیده لري چې انسان یو بعدي موجود دی، په دې کې د روح په نوم کوم غیر مادي برخه وجود نه لري، انسان د طبیعت جزء دی، د انسان په ذهن، فکر له یو پلوه او د هغه په بدن کې د بل پلوه کوم توپیر نشته، له دې امله د انسان په اړه د بقاء، د روح د عدم فناء تصور او په دې بنسټه باندې د آخرت او معاد تصورات یوه بې بنسټه ادعا او یو مغرورانه فهم دی (63).

Toward a new Enlightenment the philosophy of Kurtz Paul, (ed. Vern L. (61) Bullough & Timothy J. Madigan) p.50-51. په شکل کې په لاندې آدرس موجود دی:

http://books.google.com.pk/books?id=e9OJSW5dkM8C&pg=PR13&lpg=PR13&dq=Vern+L.+Bullough+timothy&source=bl&ots=-Iz3im6H6E&sig=0\_hQqbAK7LwSDk1j6OCjooTAR7w&hl=en&sa=X&ei=\_QZYT66QC4fD0QXLrZzNDQ&sqi=2&ved=0CCYQ6AEwAQ#v=onepage&q=Vern%20L.%20Bullough%20timothy&f=false

<sup>(62)</sup> همدا تیر مصدر، ص ۱۸۹۔ ۱۹۰، کورتز دا خبرې د خپل کتاب په ۱۷ باب کې د (Humanism and Atheism: Exploring Similarities and Differences) د عنوان لاندې کړې دي.

<sup>(63)</sup> همدا مخکی مصدر: ۱۹۰

#### د- د هیومانیزم اخلاقی تصور او فلسفه

هيومانيزم د اخلاقو په اړه دا عقيده لري چې اخلاقي ارزښتونه هيڅ ما وراء طبيعي مصدر او منشأ نه لري، او صرف د انساني تجربې نه سرچينه نيسي، د همدې امله د انساني تجربې نه پرته هيڅ اخلاقي ارزښت هيڅ معنی نه لري  $^{(64)}$ ، د همدې امله هغه ټول اديان چې اخلاقي ارزښتونه د الهي مصادرو څخه اخلي د دې مکتب د اتباعو لپاره د منلو وړ نه دي، دوی وايي: هغه اخلاقيات چې د حضرت موسی، حضرت عيسی او حضرت محمد عليهم السلام او نورو پيغمبرانو او مصلحينو لخوا خلکو ته رسيدلي دي د هغه وخت د غير متمدنه ټولنو او تمدنونو سره اړه لري، او کيدلی شي چې د هغه وخت د خلکو لپاره د اخلاقي بصيرت لامل وګرځي مګر په نوي عصر کې د دې تصور نشي کيدلی چې اخلاقي ارزښتونه دې د داسې فلسفو څخه واخيستل شي چې هغه په الهياتو بناء وي  $^{(65)}$ .

په دې بنسټ اخلاقي ارزښتونه په خپله د انسان څخه سرچينه نيسي، هغه څه چې د دې څخه چې انسان د خپلو تجاربو په بنسټ مفيد ګڼي هغه ښه او هغه څه چې د دې تجاربو په بنسټ ورته بد ښکاره شي هغه بد دي، نو اخلاقي ارزښتونه بايد د انساني ژوند له دننه نه ولټوو نه د بهر څخه.

په حقیقت کې هیومانیزم په دې عقیده لري چې د اخلاقو منشأ د انسان خواهشات، احساسات، او عواطف دي، یعنې هر څه چې انسان ته ښه معلومیږی، هغه ورته میلان لري، هغه ښه دي او د هر څه نه چې انسان نفرت ولري هغه بد دي، د همدې امله ټول هیومانستان چې یو د هغوی څخه (بنتام) دی په دې باب داسې وایي: (ښه یعنې څه چې انسان یې غواړي، بد یعنې څه چې انسان یې نه غواړي).

<sup>(64)</sup> همدا پورتنی مصدر ص ۵۰.

<sup>(65)</sup> همدا مخكينى مصدر ص ١٩٠، همدا راز د برتراند رسل كتاب اثر العلم في المجتمع شپريم محاضره (العلم والقيم) ص ١١٣.

<sup>(66)</sup> ليبراليسم غرب، ظهور و سقوط تاليف: أربلاستر آنتوني، ترجمه: عباس مخبر، نشر مركز، چاپ سوم، ۱۳۷۷، ص ۲۰۲، همدا خبره توماس هوبز هم كړي، وګورئ: الدين والعقل الحديث، تاليف: ولتر ستيس، ترجمه: د. امام عبد الفتاح امام ص ۴۹.

له بل پلوه څرنګه چې هیومانیزم د اخلاقي ارزښتونو لپاره کامل او مطلق معیارونه نه لري بلکې معیاریې هغه خوښي او اختیار دی چې انسان یې په فردي یا ټولنیز ډول د ځان لپاره غوره کوي، نو بناء د دوی په نزد ارزښتونه متکثر او نسبي دي.

د هیومانیزم له نظر څرنګه چې اخلاقي ارزښتونه په انفرادي یا اجتماعي توګه د انسان په خوښه بنا دي له دې امله دوی تصور کوي چې د دوی د نړۍ په اړه دا تصور د هغه څخه ډیر واقعي او د حالاتو سره سم دی چې ادیان یې لري، ځکه د هغوی تصور کوم علمي بنسټ نه لري او یوازې په حیله او درواغجنو امیدونو و لاړ تصور دی $^{(67)}$ .

د اخلاقو په اړه د هيومانيزم يو بل بنسټيز اصل د شخصي از اديو څخه دفاع ده، او دا ځکه چې د دوې له نظره انسان د ځان څخه پرته بل چا ته مسؤول او ځواب ورکونکي نه دي، او نه داسې کوم جهت شته چې هغه په څه باندې مکلف کړی، بناء انسان از اد دی، انسان نه د انسان په حیث بلکه انسان د یو فر د په حیث از اد دی، او ددوی له نظره هیڅوک او هیڅ جهت دا حق نه لری چی د انسان دا از ادي له هغی څخه سلب کړي، د از ادۍ په مفهوم کې ډير ډولونه شامل دي، چې يو د هغوي څخه د تحقيق او بحث از ادي ده، د تحقيق او بحث د از ادۍ څر ګنده معنی د هیومانستانو په نز د دا ده چې انسان په وجداني لحاظ د دیندارۍ او بي دينۍ د تصور څخه آزاد وي، همدا راز د تحقيق په آزادۍ کې دا هم شامل ده چې يو انسان د هر څه مخالفت وکړې شي او نوې شي که هغه د هر څه (68) په خلاف وي تقديم او وړاندې کړی شي، د دې تر څنګ په دی کې د بيان او هنر ازادي هم شامله ده، په دې معنی چې افراد حق لري چې هر څه چې و غواړي، په هر شکل یی چی و غواړي، د هر هنر له لارې یی چی و غواړي بی له کوم سانسور څخه وړ اندې کړی شي، د دوی تصور دا دی چې د تاریخ په اوږدو کې په ځانګړې توګه په منځنيو پيړيو کې د کليسا لخوا خلک د بيان د از ادی، د دينې تصور د مخالفت څخه په شدت سره منع کړل شوي دي نو اوس بايد د دې څخه يه شدت سره دفاع وكړى شي.

Toward a new Enlightenment the philosophy of Kurtz Paul, p 53-55. (67)

<sup>(68)</sup> چې په دې باب نه د عقيدې نه د کوم بل څه پابندې ورباندې وي.

يو بل ډول آزادي چې هيومانستان يې اړينه او ضروري بولي هغه اخلاقي ازادي ده، دا هم بيلا بيلو ډولونو ته شامله ده چې د لاندې ډولونو څخه عبارت دی: د راز دارۍ او سريت ازادي، جنسي ازادي، د بالغو ښځو او سړو ترمنځ په خپله خوښه د جنسي اړيکو د لرلو ازادي، د جنسي امورو د زده کړې ازادي، د تناسل حقوق، د نسل بندۍ او ماشومانو د پيدا کولو د کنترول ازادي، همدا راز د سقط جنين ازادي.

د کثرت گرایی، تعدد گرایی، تحمل پذیری او تساهل قضیه د هیومانیزم په تصور او فلسفه کې محوري حیثیت لري، په دې معنی چې دوی وایي: چې باید ټولنه په چا باندې ټاکلي اخلاقي ار زښتونه تحمیل نه کړي، بلکې هر انسان باید په ټولنه کې په دې کې از اد وي چې د کوم مانع څخه پرته چې کومه طریقه او کوم اخلاق د ځان لپاره غوره ګڼي هغه خپل کړي، اګر که دا د هغې ټولنی د ټولو ار زښتونو خلاف وي، او خلکو ته عجیبه او غریبه معلومه شي (69).

دا په ډیره لنډه توګه د انسان په اړه د غربي تمدن د هیومانیستی افکارو لنډیز وو، چې څه مثبت نقاط یې هم درلودل مګر په عامه توګه دا د تدین سره نشي یوځای کیدلی، په دې کې ډیر تصورات د ډیرو اجتماعي قوانینو او نظامونو حیثیت غوره کړی دی.

د هیومانیزم تصورات په عامه توګه د غرب په ټولو مدارسو او فلسفو او فکري نظامونو او په ځانګړې توګه په لاندې فکري مدارسو کې ځای پرځای شوي دي، بلکې دا فکري مدارس اساسا د هیومانیزم په تصوراتو ولاړ دي، او په ټولنه کې یې عملي کوي، او دا هغه فکري مدارس دي چې غرب د پخوانی کمونستي او لیبرال دیموکراسۍ دواړو اړخونو باندې دا تصورات حاکم دي:

1. كمونيزم: په دې كې په ټولنيز هيومانيزم تركيز شوى دى، او د دې برعكس په لويديځ ليبرال ديموكراسۍ كې په انفرادي هيومانيزم تاكيد صورت نيسي.

Toward a new Enlightenment the philosophy of Kurtz Paul, 60, 194-195. (69)

- 2. پراګماتیزم: دا خو په بشپړه توګه هیومانیستي تصورات لري، بلکې د پروتاګوراس (سوفسطائیانو له جملې څخه وه) شعار یې خپل کړی دی چې انسان د هر څه لپاره معیار او محور دی.
  - 3. پرسوناليزم: چې انسان د ابدي حقائقو په اړه د تفکير اهل او وړ ګڼي.
- 4. اګزیستانسالیزم یا وجودي فلسفه: چې د انسان من حیث فرد په وجود قائل دي، دا هغه فلسفي مذهب دی چې د انساني افرادو د وجود په اصالت یقین لري، په دی معنی چې داسې نه ده چې انسان دکوم ماهیت نوم دی او بیا د هغه په افرادو کې متحقق کیږی، بلکه د انسان افراد په خپلې ټولې از ادی او حریت سره خپل ماهیت ټاکي، نو دا فلسفه خو په ټوله معنی یوه هیومانیستی فلسفه ده.

د نوي عصر ډير فلسفي مذاهب او افكار د هيومانيزم په دې تصوراتو يقين لري او بلكې په عملي توګه د غرب د تمدن په بنسټ كې پراته دي.

کله چی هیومانیزم د انسان محوری خوځښت مخ ته ولاړ په نتیجه غربی فلسفیانو اصلا ددی اعلان وکړ چی اوس باید انسان د (الله) بدیل وګرځی، او هغه ته هغه ټول حقوق تر لاسه شي چی په دینی عقیده کی (الله) ته حاصل دي، د انسان محوری د همدی تصور په نتیجه کی نیتشه (۱۸۴۴ - ۱۹۰۰) د الله (تعالی عن قولهم) د مرګ اعلان وکړ، په دی معنی چی دهغی له نظره اوس الله ددی قابل نه دی چی څوک پری عقیده ولري، او د دی لپاره چی د الله پرځای د انسان د کښیناستلو لپاره لاره هواره کړي، د همدی امله به یی ویل: (که چیرته اله موجود وی، نو زه به څه شی د اله کیدلو څخه منع کړی وی) ((70)، د همدی امله فیورباخ ((70)) په دی اړه ویل: چی انسان اله دی، او یا دا چی پخپله اله همدا انسان دی، او کله چی انسان د الله په باب څه وایی نو هغه په حقیقت کی د خپل ځان په اړه غږیږی، ځکه آلهة د انسانی ر غباتو د تجسید څخه پر ته بل څه د دی. دی.

<sup>(70)</sup> وگوره: فؤاد زكريا، نيتشه ص ۴۰.

<sup>(71)</sup> همدا مخکینی مصدر ص ۱۳۱.

### انسان یو طبیعی توکی دی

دویم: ددی ترڅنګ په غرب کی د انسان په اړه یو بل نظر هم وجود لري او هغه انسان ته د یو طبیعی توکی په حیث لیدل دي، دوي په دی نظر دي چی انسان د همدی طبیعي کائناتو یوه برخه ده، په دی ټول هماغه طبیعي قوانین تطبیقیږي کوم چی په نورو طبیعی کائناتو د تطبیق وړ دي، او هر هغه څه چی انسان له نورو طبیعي کائناتو څخه جلا کوي هغه سطحي شیان دي هغه د انسان د جو هر سره هیڅ تړ او نه لري، نو بناء دا انسان په نړۍ کی کوم متمیز وجود نه لري، او نه ددی د وجود کوم غرض او غایت شته، بناء انسان باید په هر څه کی د یو طبیعی توکی په څیر وګڼل شي.

### ددي لرليد په نتيجه کې څه ډول ټولنه رامنځ ته شوه؟

لکه مخکی مو چی وویل په غربی نړۍ کی انسان د بشپړ الحاد او مادي کرایی په لور په حرکت کی دی، په دی اړه د بیلا بیلو مراحلو څخه تیر شوی، چی یوه مرحله یی د انسان د محوریت د تصور مرحله وه چی هغه ته هیومانیزم ویل کیږی او مخکی مو تری یادونه وکړه، هغه هم غربی انسان د الحاد او مادي کرایی په لور وخوځاوه او تصور یی دا وه چی انسان دمادی موجوداتو څخه جدا یو موجود دی چی هر څه د هغه په خدمت کی دی، هر څه کی هغه تحکم کوي، او هغه پخپله د ځان لپاره د ژوند په هر اړخ کی قانون ورکونکی دی، هغه د هیڅ جهت (که هغه الله وی که پیغمبر وي او که وحی او که هر بل مرجعیت) تابع نه دی.

دا د غربی نړۍ یو خواب وه او تصور یی دا وه چی دی ته به ورسیږي مګر هغه څه چی په غربی نړۍ کی واقع شول هغه بالکل ددی برعکس و، ځکه دلته یوه داسی مادی فضاء او مادي ټولنه رامنځته شوه چی په هغی کی انسان خپل مرکزی حیثیت د لاسه ورکړ، او مادې او طبیعت مرکزي حیثیت غوره کړ، یعنی د انسان د الوهیت څخه د مادې او طبیعت الوهیت ته د انتقال مرحله پیل شوه، هغه مرحله پیل شوه چی هلته انسان مادې او طبیعت ته او د هغی قوانینو او حتمیاتو او جبری قواعدو ته غاړه کیښوده، یعنی په بشپړه توګه د مادیت په فلسفه کی د انسان د سقوط مرحله پیل شوه.

د استاذ عبد الوهاب المسيرى په اند يو څه داسى اصطلاحات وجود لري چى د غرب ټولنپوهانو په خپلو ليكنو كى ورته اشاره كړى ده او هغه په حقيقت كى د غربى تمدن او اوسنى غربي نړى درست او صحيح انځور وړاندى كوي، زه دلته د همدى اصطلاحاتو څخه يو څو ته اشاره كوم چى د هغى څخه دا په ډير څرګند ډول واضح كيږى چى غربي تمدن ته انسان يواځى د يو مادي توكي په څير ګوري، او د يو داسى موجود په حيث ورته قائل نه دى چى هغه روحي او معنوي اړخ هم لري او يواځى مادي او طبيعي قوانين پرى حاكم نه دي، له دى امله ټول غربى تمدن همدا طبيعى او مادي بڼه غوره كړى ده، دا اصطلاحات په لاندى ډول دي:

# لومړۍ ځانګړتيا: تطبيع (هر څه ته د مادې او طبيعت په سترګه کتل)

يو د هغه اصطلاحاتو څخه چې د غربې تمدن حقيقت څر ګندوي (تطبيع) ده چی انگلیسی کی ورته (Naturalization) ویل کیږي، ددی معنی دا ده چی باید یه کائناتو کی ټولی پدیدی مادی/ طبیعت یا طبیعی قانون ته و روګر ځول شی، په دي معني چي همدا مادي قانون يواځيني مرجعيت دي او يو عام قانون دي چي په مادي او انساني دواړو طبيعتونو باندې د تطبيق وړ دی، او په دی اړه ددې دواړو ترمنځ کوم توپير نشته، او بايد هر څه ته چې په هغه کې انسان هم شامل دی باید د طبیعت او مادې په ستر که وکتل شی، (تطبیع) دا لازم ګرځوي چی د طبيعي او انساني علومو ترمنځ بشپړ يووالي وجود لري، او دا چې انسان د طبیعت یو نه بیلیدونکی برخه ده، د انسان رغبتونه طبیعی/ مادی دی، د انسان معرفت د مادی/طبیعت د حرکت د قوانینو په کشفولو کی راخلاصه کیږي (او دا قوانین هم همدا را په ګوته کوي چې انسان او ماده کې کوم فرق نشته)، په انسان او ماده باندى يو قانون چى هغه طبيعى او مادي قانون دى حاكميت لري، نو بناء د غربی تمدن له نظر ه انسان په طبیعی او مادی نظام کی کوم ځانګر ی مقام<sup>(72)</sup> نه لری، او چونکه ماده کوم هدف او غایت نه پیژنی، نو همدا راز د انسانی وجود لیاره هم کوم هدف او غایت وجود نه لری، د همدی امله نیچرلیزم (Naturalism) دی ته ویل کیږی چی څوک دا عقیده ولری چی انسان یو مادی

<sup>(72)</sup> دا د هغه تصور برعکس چې د هيومانيزم پيروانو درلود.

موجود دی چی طبیعی او مادي غرائز یی په حرکت راولی، او هغه ټول تمدني او انساني عناصر چی دا د نورو حیواناتو څخه جدا کوي هغه یواځی سطحي او بی اهمیته شیان دي چی د انسانی جو هر او حقیقت سره کوم تړ او نه لري.

## دويمه ځانګړتيا: تحييد (د نړۍ بي پره والي)

د همدی تطبیع (هر څه ته مادی او طبیعت په سترګه کتلو) په نتیجه کی د غربی تمدن یو بل وصف چی د نړۍ بی پره والی (چی په انګلیسی کی ورته (Neutralization of the world) ویل کیږي) رامنځ ته کیږي، ددې اصطلاح مفهوم دا دی چی دا نړۍ او دا کائنات چی انسان هم د هغی يو عنصر او يوه برخه ده یواځی یو مادي او طبیعی موجود دی، دا نه کوم هدف او غایت لری او نه کوم مرکزیت، او نه د کومو دینی، اخلاقی، او انسانی ارز ښتونو سره تر او لری، او نه کوم مثالیت او معیاریت وجود لری چی د هغی سره باید انسان ځان برابر کړي، نو کله چې انسان دي نړۍ ته د بې پره والي ددې مفهوم په ذهن کې د کښينولو څخه وروسته وګوري، نو هر څه ورته يو شانته مادي او طبيعي موجودات ښکاري، چې د هغې وجود نه کومه معني او مفهوم لري او نه کوم هدف او غایت، انسان هم خپل ځان د همدی بی پری او مادي نړۍ برخه احساسوي، چي بيا ورته ددي حق نشته چي خپل احساسات او خپل اهداف او مقاصد په نړۍ مسلط کړې، بلکه هغه ته پکار نه دې چې د نړۍ او کائناتو لخوا د مرجعیت، دینی او اخلاقی قوانینو څخه د بی پروایی په مقابل کی د حیرت څرګندونه هم وکړي، يعنی انسان بايد نړۍ ته د مادې مرجعيت په رڼا کې و گوری، او ځان هم د همدې مادې نړۍ برخه وبولي او د همدې مادي مرجعيت پرته هر ډول مرجعیت څخه ځان خلاص کړې کله یی چې داسې وکړل نو خیل بی پری توب یی د ځان او نرۍ په اړه ثابت کړ او يو موضوعي دريځ يې غوره کر ، او همدا د غربی تمدن مطلوب حالت دی.

## دریم: تړونیزی اړیکی (Contractualization)

یوه بله اصطلاح چی د انسان او ټولنی په اړه د غربی تمدن اصلی څیره رابرسیره کوی د تړونیزو اړیکو یا (Contractualization) اصطلاح ده، ددی

مفهوم دا دی چی په تقلیدي ټولنو کی د انسانانو ترمنځ د ترحم پر بنسټ و لاړی انساني اړیکی چونکه د ګټی، تاوان او راکړی ورکړی د دقیقو حساباتو تابع نه وي نو بناء هغه مبهمی اړیکي دي، نو پکار دا ده چی دا اړیکی په تړونیزو منضبطو اړیکو بدلی کړی شي چی هغه د راکړی ورکړی د منطق تابع وي، او د یو تړون په نتیجه کی رامنځ ته شي، دا ددی څخه سرچینه نیسي چی ټوله نړی باید د یو بازار او یوی کارخانی په څیر وي، لکه هلته چی هر څه د مادي قوانینو تابع وي، د هر چا ترمنځ اړیکی د تړون او عقد پر بنسټ تأمینیږي او ساتل کیږي، په ټولنه او کورنی کی هم په عین شکل دا اړیکي ددی مبهم شکل شخه راووځي او د راکړی ورکړ او مادي مصالحو تابع و ګرځي.

# څلورمه ځانګړتيا: هر څه نه د وسیلي په حیث کار اخیستل

چونکه مادي فکر ټولو کائناتو ته د مادی په سترګه ګوري، او بل هر حیثیت یی له پامه غورځوي، بلکه هیڅ اعتراف پری نه لري، نو له همدی امله په هر څه باندی مادي قانون حاکم بولي، او هر څه د همدی مادي قانون سره سم عیارول او د نړی ظروف او حالات د همدی مادي قانون په بنسټ په غواړي او همدی ته دوي ترشید (یا د ټولنی حالات د همدی قانون په بنسټ په سمه توګه عیارول او هر څه په مادي قالبونو کی اچول) وایي، په همدی لړ کی غربي ماده پرسته نړی انسان او مادې ته په یوه سترګه ګوري، او داسی مادي توکي یی ګڼی چی د هر هدف او غرض لپاره یی انسان! (یعنی د واک او ځواک او مال لرونکی انسان) استعمالولی شي، همدی ته په انګلیسی ژبه هغوي او مال لرونکی انسان) استعمالولی شي، همدی ته په انګلیسی ژبه هغوي فرسیلی په حیث کار اخیستل، له همدی امله په انسان او بل مادي توکي کی د غربي تمدن له نظره په دی کی هیڅ فرق نشته چی دواړه د ځواکمنو انسانانو غربي تمدن له نظره په دی کی هیڅ فرق نشته چی دواړه د ځواکمنو انسانانو غربي تمدن له نظره په توګه استعمالیږي.

## پنځمه ځانګرتيا: مادي سمون يا ترشيد

د انسان په باب د غربي تمدن لرلید له هغه اصطلاح څخه هم څرګندیږي چې هغه د غربي نړۍ ځانګړتیا بلل کیږي، چې هغې ته لکه مخکې مو چې

ورته اشاره وکړه مادي ترشيد يا مادي سمون ويل کيږي، چې د هغې مفهوم دا دې چې غربي نړۍ او غربي تمدن د ټولنې واقع او فعلي حالت د مادي قانون سره سم عيارول غواړي، چې په نتيجه کې يې يواځې مادي پرمختګ رامنځ ته شي پرته له دې چې نور ټول انسانې، اخلاقي، او دينې اعتبارات په نظر کې ونيول شي، دې کار ته (مادي ترشيد) ويل کيږي، دا په دې معنې چې د مادي اهدافو د لاس ته راوړلو لپاره مؤثر ترين مادي وسايل په کار واچول شي چې په کم وخت کې او په کم مصرف هغه لاسته راوړي، نو هر څومره چې وسايل بهتر وي هومره به کار په اجرايي او شکلي لحاظ سم او دعقل سره برابر وي، د همدې په نتيجه کې د (تيکنالوژيکي عقليت) اصطلاح هم رامنځ ته شوه، چې دا هغه عقليت ته ويل کيږي چې په تکنالوژيکي اجراءاتو ترکيز کوي او انساني اهدافو او اغراضو سره هيڅ کار نه لري، ددې ډول ترشيد پايلې له دې امله درستې نه دې چې په دې کې د اهدافو، مقاصدو، غاياتو، او ارزښتونو اړخ په بشيره توګه له يامه غورځول کيږي او يواځې په مادې پر مختګ ترکيز کيږي.

#### شپږمه ځانګړتيا: په ټولنه د بيروکراتۍ او ټاکل شوو نمونو او معيارونو تسلط

د غربي نړۍ ټولنپوهان وايي چې په غربي نړۍ کې يو دوه نورې پديدې چې د هغې ټولنو ځانګړتياوې شميرل کيږي (Bureaucratization) او (Quantification) دي، دا ټولنپوهان وايي چې په لويو صنعتي پرمخ تالو ټولنو کې ددې ځانګړتياو څرګنديدل يو حتمي کار دی، او دا ځکه چې ددې ډول ټولنو مؤسسات ډير لوى او يو بل سره ډير نښتي او يو په بل کې سره ننوتي مؤسسات دي، چې يو له بل څخه يې جدا کيدل ناممکن دي، نو بناء ددې ډول مؤسساتو اداره د ټاکل شوو بيروکراتيکې نمونو او نظامونو له لارې ممکن دي، داسې نظامونه او نموني چې په هغې کې د افرادو د ځانګړتياو پرواه نه ساتل کيږي، (د هغه تقليدي ټولنو برعکس لکه کورنې، قبيله چې په هغې کې د افرادو د ځانګړتياو پره نيا په بنسټ ځانګړتياو ډيره خيال ساتل کيږي، او هر چا سره د هغې د ځانګړتياو په بنسټ تعامل کيږي) د همدې امله دا لوي غربې صنعتي پرمختالي ټولني چې د همدې بيروکراتيکې نظامونو او ټاکلو قالبونو په ضمن کې حرکت کوي غواړي چې انساني وګړي هم په ځانګړ و قالبونو کې واچوي او د هغه بيروکراتيکې نظامونو سره يې برابر کړي چې په ټوله ټولنه حاکم دي او تسلط پرې لري، او د هغه سره يې برابر کړي چې په ټوله ټولنه حاکم دي او تسلط پرې لري، او د هغه سره يې برابر کړي چې په ټوله ټولنه حاکم دي او تسلط پرې لري، او د هغه بيروکراتيکې نظامونو

خصوصيتونو او ځانګړتياو څخه يې محروم کړي چې د کيفيت او انساني شخصيتونو پورې اړيکي لري، هغه ځانګړتياوې او خصوصيتونه چې ددې بيروکراتي نظامونو په کار کې خلل و اقع(73) کوي.

ددی په نتیجه کی په ټولنه او ټولو انساني وګړو یو شکل، او یو روټین (نمط) حاکم ګرځي، یو روټین قائمیږي، او ټوله ټولنه د یو لوی ماشین او لوی ماشینی کارخانی په څیر ګرځي چی په ټولنه کی د هر وګړي لپاره وظیفه او ځای ټاکي، او په عامو حالاتو کی د دی وګړو رغبتونه او خوابونه هم همدا ټاکي، له دی وروسته دا بیروکراتیکی نظامونه یواځی ټولنیز ژوند تر اغیزی لاندی نه راولي بلکه انفرادي ژوند هم تر اغیزی لاندی راولي، او په دی توګه انساني وګړي نه په خپل ټولنیز او وظیفوي ژوند کی بلکه په خپل انفرادي او شخصیي ژوند بلکه د خپلو رغبتونو او احساساتو په مستوی ددی بیروکراتي نظامونو څخه اغیزمن کیږي.

د همدی په نتیجه کی (Post Ideological or Technocratic Society) تکنوکراتیکی او فني ټولنو اصطلاح رامنځته شوه، د تیکنوکراتیکی ټولنی مفهوم د (Post Ideological Society) د عقیدتی او نظریاتي ټولنو څخه وروسته ټولنی د مفهوم سره تړلی مفهوم دی، ددی معنی دا ده چی اوس هغه وخت تللی دی چی ټولنی د سیاسی عقیدی او نظریی په بنسټ اداره شي، بلکه اوس باید د اقتصادي چارو لپاره د دقیقی پلان ګذاری، د دفاعي چارو لپاره استراتیژیک تفکیر، او علمي څیړنو ته په پرله پسی توګه د وسعت د ورکولو او .... له لاری د ټولنی د حالاتو سمون (ترشید) او په حالاتو کی تحکم او تصرف کولو او په حالاتو د مسلط کیدلو له لاری اداره شي، په دی معنی چی اوس عقیده او نظریه انسان ته د ټولنی د اداری او په ټولنه کی د تصرف صلاحیت نه ورکوي بلکه دا پلان ګذاری او علمی پرمختګ دی چی انسان ته ددی توان وربښي چی ټولنه پری اداره کړی، یواځی په خپل ټولنه کی نه بلکه په ټول مادي طبیعت او موجوداتو اداره کړی، یواځی په خپل ټولنه کی نه بلکه په ټول مادی طبیعت او موجوداتو کی تصرف او تحکم وکړی، او دا هغه وخت ممکن دی چی انسان هر ډول

<sup>(73)</sup> په بیروکراتی نظام کی هر وګړی مجبور دی چی ځان د هغه نظام سره برابر کړي چی د هغی لپاره په نظر کی نیول شوی دی، د تقلیدي ټولنی په څیر نه وي چی د تحرک لپاره از اده او پراخه ساحه لري.

عقاید، افکار او نظریات پریږدي او دی کار ته متوجه شي، نو بناء اصل قوت د سیاستمدارانو، د پارلمان د منتخبو غړو، بیروکراتانو او ... په لاس کی نه دی بلکه د پوهانو او فني خلکو په لاس کی دی، دی ته دوي ( Post Ideological ) د عقایدو او نظریاتو نه وروسته منځ ته راغلی ټولنه وایي.

يو شمير خلک خو دا د غربي ټولنی مثبت اړخ ګڼي، په ځانګړی توګه هغه خلک چی ساينس او مادي قوانين د انسان د ټولو ستونزو د حل يواځنی مصدر ګڼي، او ددی اړتيا نه احساسوي چی فکري او فلسفي مذهبونو او آراو ته په دی اړه رجوع وشی.

مگر یو شمیر نور خلک دا بالکل منفی پدیده بولی او دا ځکه چی فنی خلک او تکنوکراتان د اوزاري عقل (Instrumental reason) خاوندان دی چی هیڅ ډول اخلاقي التزام نه لري او نه کلي معرفت لري، هغوي يواځي اجرائي کارونه سرته رسولی شی چی په خپل مادي سیستم کی اخلاقی او انسانی ارزښتونه نه پیژنی (<sup>74)</sup>، لنډه دا چې تکنوکرات خو په یو ځانګړی فنی میدان کې متخصص انسان وي، معر هر څه ته د همدی خپل تخصص له زاویی څخه ګوري، نو همیشه یی تصور جزئی وی، فنی تکنوکرات خو یه خیل میدان کی ډیر ښه صلاحیتونه لري مګر د اصلی اهدافو څخه بی خبره، او د بشپړ تصویر د لیدلو څخه عاجز وي، د ټولني د بدلون په اړه هیڅکله فکر نه کوي، ځکه د ټولني بدلون د بشپړ تصور د درلودلو څخه پرته ممکن نه دی، نو دا ډول فنی تكنوكراتان يو ډول جامد خلک وي، د هغه په تصور هغه بسيط مادي شيان غالب وی چی په کوم کی تخصص لری، انسان سره د یو داسی موجود په حیث تعامل نه شي کو لي چې په دې مادې نړ ۍ کې يو ځانګړې مو جو د دې، او د مادې اړخ تر څنګ نور اړخونه هم لري، په عامه توګه همدا تکنوکراتان د نورو خلکو د لاسه اله ګرځي، په لیبر ال دیمو کر اتو ټولنو کې د سر مایه دار انو ، حاکمانو ، لويو شركتونو او داسي نورو د لاس اله كرځي، او په پخوانيو سوسيالستي ټولنو کې د کمونست حزب د لاس اله ګرځیدل.

<sup>(74)</sup> د بیلګی په توګه د اوزاري عقل خاوند خو داسی وسله په ډیر پوره مهارت سره تیاروي چی ډیر خلک په یوه لحظه کی له منځه یوړلی شي، خو پرته له دی چی دا فکر وکړي چی دا مقصد تر کومه د ارزښتونه له لحاظه او د غائی اهدافو له نظره درست او سم کار دی، دی ته موږ اوزاري عقل وایو.

په نړۍ کی د نور تصرف (چی دوي ورته ترشید، یا د نړۍ مادي سمون وایي) او تحکم په خاطر چی په بشپړه توګه د انسان د ارادی تابع وګرځي او هغه ډول تصرف پکی انسان وکړی شي او بدلون پکی راوستلی شي چی انسان یی غواړي، څه نور علوم لکه وراثتي هندسه (Genetic Engineering) او استنساخ (Cloning) منځته راغلل چی د علم او ټکنالوجی نور تطبیقات هم په انسان صورت ونیسي، او د نورو مادي توکو څخه ډیر جلا موجود پاتی نه شي، او لکه چی په نورو مادي موجوداتو کی چی تصرف کیږي په ډیره اسانه توګه په انسان کی هم تصرف او تحکم ممکن شي.

## اومه ځانګړتيا: اوزاري عقل

د غربي نړۍ يوه بله ځانګړتيا چې ددې نړۍ هغه بشپړه مادي څيره راپه ګوته کوي يو هم د اوزاري عقل (Instrumental Reason) ځانګړتيا ده، د اوزاري عقل نه مراد هغه عقل دی چې د وسايلو او اوزارو په حيث ترې کار اخيستل کيږي، او په شکلي او اجرائي سويه کار کوي، او د اهدافو او مقاصدو په اړه تفکير نه کوي، په دې معني چې وسايل د جزئي اهدافو د لاسته راوړلو لپاره په ډير ښه شکل په کار اچولي شي پرته له دې چې ددې اهدافو په باب فکر وکړي چې هغه د بشريت لپاره ګټور دي او که د انسان په تاوان دي، يعني هغه عقل چې د اوزارو او وسايلو په حيث ددې لپاره ترې کار اخيستل کيږي چې څرنګه ټاکلو جزئي اهدافو ته د يو مادي سيستم له لارې ورسيږي او په دې توګه په مادي نړۍ او انسان کې تصرف او تحکم وکړي شي، او له دوي څخه د وسيلې په حيث کار واخيستلی شي. او زاري عقل لاندې ځانګړتياوي لري:

1. هر څه ته د يوشانته والي له نظره كتل، او د شيانو ځانګړتياوى له نظره غورځول، د همدى امله اوزارى عقل په شيانو كى د يو شانته نښو او ځانګړتياو په لټه كى وي، او هغه نښى او ځانګړتياوى چى پديدى يو له بل څخه جدا كوي له نظره غورځوي.

<sup>(75)</sup> اوزار په پښتو کې هغه وسايلو ته ويل کيږي چې کسبه ګر تری په خپل کسب کې کار اخلي، لکه د موچې اوزار، د ګل کار اوزار او داسې نور، دلته د اوزاري عقل څخه هماغه عقل دی چې د اوزارو په توګه تري کار اخيستل کيږي.

- 2. اوزارى عقل د جزئياتو د ادراک توان لري، له همدى امله دا ډول عقل يوه پديده ټوټه کوي مګر بيرته يى يواځى د يو څه بسيطو ناقصو مادي نمونو له لارى ترکيبولى شي، يعنى بيا يى په درست شکل په بشپړه توګه د ترکيب توان نه لري.
- 3. انسان ته یواځی په دی نظر ګوري چی دا هم د طبیعت/ مادی یوه داسی برخه ده چی د نورو اجزاو څخه هیڅ ډول جلا کونکی ځانګړتیاوی نه لري، له همدی امله انسان په بشپړه توګه د هغه قانون تابع ګڼي چی په مادی طبیعت حاکم دی.
- 4. انسان ته د طبیعی او ساینسی علومو له نظره ګوری، چی یو ثابت شی دی، او یو څرګند کمیت لري، او هیڅ ډول پټ امکانیات پکښی نشته.
- 5. انسان او مادي موجوداتو ټولو ته د يوى داسى مادي وسيلى په حيث ګوري چى د هر هدف د لاسته راوړلو لپاره ترى كار اخيستل كيدلى شي.
- 6. د وجود اخیري او غائی هدف د ذات بقاء، بر لاسی او تفوق ګڼي، له همدی امله دی ته عقل ذاتی هم ویل کیږي.
- 7. د همدی هدف د لاسته راوړلو لپاره اوزاري عقل په هر څه باندی مادي قواعد او قوانين تپي، او هر ډول پديدی (هغه انسان وي او که طبيعي پديدی) د شکلي قوانينو، قابل پيمايش قاعدو، او د حسابي او رياضي نمونو او قواعدو تابع ګرځوي، يعنی هر ډول پديدی د مادي سيستم او طبيعي قوانينو تابع ګڼي او د همدی قوانينو په بنسټ ورسره تعامل کوي، ترڅو په هر څه کی ورته تحکم او تصرف ممکن شي، او د خپلی خوښی سره يی عيار کړی شي. (دا د وضعي فلسفی په ضمن کی خپل اخيری سرحد ته ورسيد).

#### ددي نتيجه دا ده چي:

- 1. اوزاري عقل د هغه اجتماعي، سياسي او تاريخي تفاعلاتو د بشپړ سياق او تناظر د ادارک څخه عاجز ګرځي چې د ظاهري مادي حدودو او مظاهرو څخه ور اخوا وي، بلکه د حسي جزئياتو، او د وقتي او مادي مظاهرو تر شا د پرتو نهائي اهدافو او کلي مسايلو د ادراک څخه بالکل عاجز وي، په دې معنی چې د مادي وجود تر شا په پرتو اخلاقي او معرفتي حقايقو د پوهيدو توان نه لري.
- 2. له همدى امله اوزاري عقل د حاضر څخه ور اخوا په ماضي د پوهيدو او د آينده او مستقبل د تخمين قدرت او توان نه لري، په دى معنى چى اوزاري عقل چونكه د جزئياتو سره تعامل كوي نو لاتاريخي او لازماني كليات د هغه په حساب كي نه شته.
- 3. چونکه اوزاري عقل د کلي ادراک، تاريخي بنسټونو، مستقبلي تصوراتو د فهم څخه عاجز وي، او ثابت معرفتي بنسټونه نه لري، له دی امله دا ډول عقل د اخلاقو، جمالياتو او معرفت په اړه په نسبيت (76) کی غورځيږي، ځکه هر څه د هغې له نظره برابر وي، نو له دی امله د بشپړ لامعياريت حالت (77) منځ ته راځي، چونکه نور معيارونه له منځه تللی وي نو ددی په نتيجه کی چې کوم تفکير، معيار او سيستم چې دداسې انسان په ذهن سپور وي هغه ماده/ طبيعت، ساز وسامان، او شيان وي يعنې د هر ډول معياريت څخه پرته د تبادل او راکړی ورکړی اړيکې معيار ګرځي.
- 4. ددى ټولو په نتيجه كى اوزارى عقل په يو شى باندى قادر وى چى هغه د

<sup>(76)</sup> نسبیت مفهوم دا دی چی دا هر څه د هغی له نظره متحول او متغیر ګرځي، له دی څخه هیڅ شی هم ثابت نه وي، د حالاتو او اشخاصو په بدلون سره بدلیږي رابدلیږي.

<sup>(77)</sup> د لامعیاریت مفهوم دا دی چی چونکه کلی معرفت معیار ګرځي د جزئی قضایاو لپاره او دا ډول عقل چونکه د کلی معرفت څخه عاجز وي نو د جزئیاتو لپاره له دی سره معیار وجود نه لري.

امر واقع منل، د هغه حوادثو، واقعاتو او جزئياتو سره ځان عيارول دي چې هغه ته رادمخه كيږي، يعني په هغه باندې د تسلط، ظلم، د روتيني حالت د مسلط كيدو، د داسې انسان سره د مادي توكي په حيث تعامل، او د خپلې مرتبي او خپل حيثيت څخه د راغورځولو لپاره تيار او اماده وي، ددې معني دا ده چې ددې په نتيجه كې په ټولنه كې د تسلط، استبداد، او د قوت او سيادت په بنسټ ولاړو اړيكو ستنې نورې لا هم ټينګيږي، او د روتين څخه وتونكي هر ډول خود جوشه ابتكاري احساسات كوبل كيږي.

5. سره له دی چی په دی ټولنو کی عقل د خرافاتو څخه ازادي تر لاسه کوي مگر هغه پخپله بیا په یو داسی قوت بدلیدل غواړي چی ټولنه، ماده او پخپله انسان په داسی توګه د مادي قوانینو تابع وګرځوي چی هر ډول ازادي له منځه یوسي، د همدی امله په غربي تمدن کی پرمختګ عکسی نتیجه ورکړه، روشنګرۍ او روشنفکرۍ شمولي او استبدادي حالت غوره کړ، او هغه نوګرا ټولنی چی فرد محوري یی شعار وه فرد یی د مرکزیت څخه لیری کړ، د همدی امله دا ټولنی په ډیرو رسا چټکو ګامونو د بدبختیو لور ته روانی ټولنی دي.

ددى ډول عقل په مقابل كى نقدي عقل يا كلي عقل دى چى هغه يواځى مادي وجود ته نه ګوري، د همدى امله يواځى د مباشرو جزئياتو په ادراک اكتفاء نه كوي، هغه د كلي حقيقت د ادراک توان لري، د انسان د وجود غرض و غايت او هدف پيژني، د انسان له دوافعو او امكاناتو، او د هغى دوجود د مقصد څخه باخبره او اګاه دى، له همدى امله دى ته نقدي عقل او كلي عقل هم ويل كيږي.

په لنډه توګه ویلی شو چی د سیکولریزم تر ټولو لویه اشتباه دا ده چی د تخصص احترام (جزئی سیکولریزم) یی د شمولی سیکولریزم سره ګډ کړ، او بیا یی همدا اجرائی او تخصصی تفکیر د هر څه لپاره اخیری مرجعیت وګرځوه، که په ټولنه کی تخصص ته احترام کړ شوی وی مګر همدا جزئی تخصص تخصص (Technocracy) د هر څه لپاره مرجعیت نه وی ګرځول شوی نو شاید مشکلات دومره زیات نه وی.

## اتمه خانگرتیا: commodification او reification او

لومړی کلمه د سامان جوړيدنی په معنی ده چې په عربي که (تسلع) يعني (سلعة <sup>(78)</sup>) سامان جوړيدل، دويمه كلمه د شي جوړيدني په معني ده چې په عربی کی ورته التشیؤ (د شی جوړیدنی) وایی، همدا راز دریمه کلمه (Fetishism) د مادي شی جوړیدل معنی ورکوي چی په عربی کی تری په (التوثن) تعبیر کیږی، ددی دری واړو اصطلاحاتو لنډیز دا دی چی د انسان نړيوال لرليد هر څه ته، هر ډول اړيکو ته، يو اړخيز وګرځي، يواځي او يواځي ماده او مادي تعامل د هر څه محور وګرځي.

د (commodification) يا تسلع مفهوم دا دی چې سامان او د سامان تبادله د نړۍ، خپل ځان، د ټولنی او نورو سره د هغی د اړیکو په اړه د هغی د لرلید او تصور او عقیدی محور و کرځی، او دا خو معلومه ده چی سامان د بازار مرکزي عنصر او هغه محور دی چې بازار پری قائم دی او تر شا او خوا يې راڅرخيږي، نو د (تسلع) او سامان جوړيدني معني به دا وي چې ټوله نړۍ د راکړي ورکړي او اړيکو په اړه د بازار حيثيت غوره کړي، يعني په هر څه د سامان سلعی او راکړی ورکړی منطق برلاسی پیدا کړي، هر څه پر همدی منطق بناء وي.

همدا راز د شي جوړيدنی (reification) مفهوم دا دی چې د انسانانو ترمنځ اړيکي د مادې شيانو ترمنځ د اړيکو په څير وګرځي يعني د انسانانو ترمنځ هر ډول اړیکی د ماشینی اړیکو حیثیت غوره کړي، او د انسانانو سره تعامل د هغوي څخه د وسيلي په حيث د کار اخيستلو په بنسټ و دريږي، ځکه انسان هم د نورو شیانو په څیر یو شی ګرځی لکه نور شیان چی د خیلو اهدافو د لاسته راوړلو لپاره د وسيلي او اوزارو په حيث په کار اچول کيږي دا هم همداسي پکا ر واچول شي.

په لنډه توګه دا چې د شي جوړيدلو معنی دا ده چې انسان د (شي) حيثيت غوره کړي، هر ډول خوابونه او تصورات يي د (شيانو) تر شا او خوا

<sup>(78)</sup> سلعة هر هغه څه ته ويل كيږي چې د قيمت په مقابل كې خر څيږي.

راوڅرخیږي، د مادې سطحي او د شیانو د نړۍ څخه د ور اخوا په اړه هیڅ تصور ونه لری، هغه انسان چی شی تری جوړ شوی وی یو اړخیز انسان گرځي (چې يواځي مادي اړخ يې په نظر کې وي) اود شيانو سره په مادي اړخ کی رامنحصرو نمونو په رڼا کی ډیر کامیاب تعامل کولی شی مګر د انسان سره یه تعامل کی همیشه ناکام وی ځکه چی انسان یو ارخیز موجود نه دی. همدا راز دا ډول انسان مطلقو مادي شيانو ته په بشپړه توګه تابع کيدلي شي، بلکه د هغي سره یو کیدلی شی او د هغی په څیر تصرف کولی شی، او همدی ته مور مادی انسان ویلی شو چی د مادی قوانینو سره سم خپل ژوند تیروی، همدا راز هغه دريمه اصطلاح هم همدا مفهوم افاده كوي.

یه لنډه توګه ددې درې واړه اصطلاحاتو مفهوم دادې چې انسان خپل انسانيت يو اړخ ته کيږدي او په نتيجه کې د مادي شيانو، بازاري ساز اوسامان، او مادي موجوداتو په نړۍ کې سقوط وکړي، خپل هغه څو اړخيز انسانيت چې الله تعالى يه كوم طبيعت بيدا كرى دى د لاسه وركرى، او يه ماده، او له هغى يه بیلا بیلو شکلونو لکه بازار، انتاج، استهلاک، دولت او نظام ... کی ذوب شی، همدا راز دا اصطلاحات دا معنی هم افاده کوي چې د انسان او مادي وجود څخه هر ډول قداست ليري کړي شي، او هر څخه د مادي قو انينو تابع و ګرځولي شي، او په پای کی ټولی نړۍ او کائناتو ته چې په هغې کې هر څه شامل دي د استعماليدونكو توكو يه حيث وليدل شي.

## نهمه ځانګړتيا: استلاب، او قالبيکيدل

د غربي ټولنو يوه بله ځانګړتيا د خپل ځان څخه بيګانه کيدل دي چې په انگلیسی کی ورته (Alienation) ویل کیږي، او کله کله تری په استلاب یا اغتراب (د خپل ځان څخه بيګانه کيدلو) باندې تعبير کيږي، چې مفهوم يې د خپل جو هر او اصل څخه د انسان پردي کیدل دي، او د هغه مقام څخه رالویدل چې کوم مقام د هغې لپاره وړ دي، همدا راز د انسان د اصلي ماهيت او وجود ترمنځ عدم توافق ته هم اغتراب يا استلاب ويل کيږي، چې دا په حقيقت کې په مخکی ذکر شوو دری واړو اصطلاحاتو مرتبه نتیجه ده، ځکه کله چی انسان د شی، مادي سامان، او مادی حیثیت غوره کړي نو بیا هغه د خپل ماهیت او اصلیت څخه بیګانه کیږي، د خپل ځان څخه بیګانه کیدل یا اغتراب لاندی اړخونو ته اشاره کوي:

- 1. چى انسان د خپلو پټو او ژورو انساني احساساتو، او انساني اړتياو سره اړيکى له لاسه ورکړي.
- 1. چی انسان په خپل ژوند د بیروکراتی اجراءاتو د تسلط د زیاتوالی احساس وکړی، او دشخصی ژوند (Privacy) احساس کم شي.
- 2. چى فرد ددى احساس وكړي چى هغه په هغه ټولنيزو دريځونو چى دا يى په منځ كى راګير دى هيڅ ډول اغيزه نه لري.
- 3. انسان په ټولنه باندی د حاکم ثقافت په مقابل کی د پردیتوب او بیګانګۍ احساس وکړې.

او دا هر څه په غربي ټولنه کې د يوې بلې پديدې نتيجه ده چې هغې ته (Standardization) وايي، او معنی يې (د هر څه په يو معيار او يو قالب برابرول) دي، په دې معنی چې په صنعتي ټولنو کې هر څه د لويو ماشيني آلاتو په ذريعه منځ ته راځي، نو هر څه يو روتيني او قالبي شکل غوره کوي، چې يو د بل سره په بشپړه توګه يوشانته والي لري، او په خپل منځ کې هيڅ توپير نه لري، د تقليدي ټولنو بر عکس چونکه هلته هر څه په يو مستقل شکل جوړيږي، نو هر څه خپل انفراديت لري چې د خپل جوړونکې څخه يې تر لاسه کوي.

د متمدنو غربي ټولنو په صنعتي توکو کې د روتين او قالبيت په نتيجه کې د انسانانو په عمومي او خصوصي ژوند کې هم روتين ځای نيسي، ټول ژوند د ځانګړو روتيني ظروفو د جبر لاندې تيروي، (سهار پاڅيدل، د کار ځای ته تلل، ماشيني انداز کې کار کول، فارغ وخت کې يو ډول مصروفيت درلودل، ويده کيدل او بيا پاڅيدل) ددې په نيتجه کې ټول انساني ژوند روتيني ګرځي، چې د اغيز لرونکو مراکزو له لوري د صادر شوو اوامرو څخه اغيزه قبلوي، د بيلګې په توګه هر څوک د مود سره سم په روتيني شکل خپل لباس هر کال بدلوي، که

مود د اوږدو جامو وي خلک ټول اوږدی جامی اغوندی، او که مود د لنډو جامو وي ټول خلک په روتیني شکل لنډی جامی اغوستل پیل کوي، ته به وایی چی په پاریس کی د مود د مراکزو څخه چی هر ډول حکم صادر شي هغی ته ټول داسی تابع وي لکه یو طبیعي/ مادي قانون ته چی سر ټیټوي! هیڅ څوک یی هم د مخالفت توان نه لري.

ټولنپوهان وايي چى دا قالبيت او روتينيت يواځى په ظاهري ژوند اغيزى نه پربيردي بلکه د انسان داخلي دنيا هم تر اغيزى لاندى راولي، چى د همدى په نتيجه كى د انسان خوابونه، رغبتونه، تصورات او ارزوګانى يو شکل غوره كوي او قالبي كيږي، د خپل ځان په اړه د انسان تصور، د انسانانو د سلوكياتو ډولونه .. ټول يو شانته كيږي، او په دى توګه دا پديده په ټولنه كى ژوند كونكي ټول وګړي په ظاهري او باطنى بڼه په يو څير ګرځوي، د ټولنى او انسان په دى ډول نمطي كيدل او په يو ډول قالبونو كى لويدل د لاندى لاملونه له كبله ممكن شو:

- 1. په صنعتی ټولنو کی د صنعتی او ماشینی انتاج طبیعت تنوع نه قبلوي، هر څه په هماغه یو معیاري شکل جوړوي، او د یو قالب سره سم یی تیاروي، د بیلګی په توګه د هر کال لپاره چی کوم ماډل موټر تیاریږي هغه ټول په یو معیار او یو قالب جوړ وي، داسی نه شي کیدلی چی د یو ماډل موټر وي او معیارونه او قالبونه یی بدل وي.
  - 2. په نوي عصر کې د تيز ماشيني ژوند اغيزي.
- 3. د منځېړو مؤسساتو ضعيف کيدل او له منځه تلل هم دا پديده پياوړى کړه، د بيلېي په توګه (کورنۍ) يو فرد په خپل شخصي ژوند او وجدان په اړه د روتينيت د لاملونو د سرايت څخه ساتي، همدا راز انسان ته د صميميت او محبت يوه ټولنيزه فضاء او داسي چاپيريال برابروي چې د هغې د طبيعت سره سمون خوري تر څو خپل بيلا بيل اړخونه کشف کړي، د هغه ټولنيز چاپيريال برعکس چې انسان په دې مجبوروي چې د بهرنيو اغيزو تر تاثير لاندې و اوسي او يو محدود قالب کې ځان واچوي.

- 4. موږ دا محرو چې په اوسني عصر کې انسان يو متحرک، خوځنده او نسبيت محرا مخلوق دی، هيڅکله هم د مطلقاتو او ثوابتو سره اړيکي ساتل نه غواړي او قبلولو ته يې اماده نه دی، د تنقل (ترانسفر) تصور يې په عقل حاوي دی، هميشه دی ته اماده او تيار دی چې د يو لنډ اشعار نه وروسته خپل ارزښتونه بدل کړي، له دی امله ډير ژر د لذت د صنعتونو او هغه اعلاناتو او تبليغاتو ښکار کيږي چې د ټولني نوی صياغت کوي او په هغه قالب کې يې اچوي چې د اعلان کونکو جهتونو د محتو خدمت کوي.
- 5. شاید د اعلاناتو او تبلیغاتو هغه شرکتونه په محددو قالبونو کی د اچول او د نمطیت په ترویج کی قاطع رول لوبولی وي چی د خلکو په اذهانو کی دا ترسیخ کوي چی د محددو قالبونو کی بر ابر نمطي سلوکیات او اعمال بالکل طبیعی سلوکیات دي.
- 6. او شاید د نمطیت او محدو قالبونو کی د پریوتو تر ټولو اهم لامل د هغه سیکولر مرکزی حکومت وجود وي چی هغه د لویو اداري واحدونو څخه پرته بل چا سره تعامل نه کوي، او د خپلی وسی پوری ټولنیز او انسانی ژوند په مادي قالبونو کی په داسی توګه اچوي چی هغه ته پکی تصرف ممکن شي هغه ورته پلان ګذاري وکړی شي او د خپلو ګټو لپاره یی توجیه کړی شي، یعنی د هغی څخه د وسیلی کار واخیستلی شي، په مادي قالبونو کی همدی اچولو ته نمطیت وایي ځکه له دی پرته خو په انساني او ټولنیز ژوند کی تنوع وي غیر متجانس ترکب وي چی هغی څخه د وسیلی کار اخیستل ممکن نه وي.

په غرب کی د تشدد حوادث، د شرابو او مخدراتو بی اندازه استعمال او همداراز د ټولو ازادیو سره د فشحاء او اباحیت په دومره کچه خپریدل شاید د همدی نمطیت پر ضد د غربی انسان احتجاج وی چی د هغی داخلی نړۍ په بشپړه توګه له منځه وړی او د هغه ازادي په مکمله توګه سلبوي.

## لسمه ځانګړتيا: يو اړخيز انسان

ددی مخکی ټولو ځانګړتياو په نتيجه کې يو داسې انسان رامنځ ته کيږي چې هغې ته (One dimensional man) يو اړخيز غير مرکب او بسيط انسان ويل کيږي، دا ډول انسان د اوسنې يو اړخيزې ټولنې پيداوار دی، هغه ټولنه چې يواځې يو ډول عقل يعنې اوزاري او تکنالوجيکې عقل پرې تسلط لري، يو شعار لري چې هغه علمي، صنعتي او مادي پرمختګ دی، چې يواځې مادي انتاج ته اهميت ورکوي، او يواځې د مادي پراختيا، رفاهيت او اسانتياوي، او د مادي توکو له زياتو نه زيات استهلاک ترلاسه کول يې هدف دی. هغه ټولنه چې وضعي فلسفه (Positivism) پرې حاکمه ده، هغه فلسفه چې د طبيعي علومو وضعي فلسفه(شعبان هم تطبيقوي، هغه ټولنه چې لوي لوي لوي اداري مؤسسات پکې راپيدا کيږي چې فرد تر خپل تاثير لاندې راولي او احتواء کوي يې، ترشيد کوي يې، (شي) ترې جوړوي او د خپلو هغو اهدافو د لاس ته راوړلو لپاره يې وسيله چې هغه يې ټاکې.

دا ماده پرستی ټولنی د لویو سرمایه دارو مؤسساتو تر تسلط او اغیزی لاندی وي چی د استهلاکي توکو انتاج او توزیع یی په لاس کی وي، او یواځی دا نه چی استهلاکي توکي جوړوي بلکه د خلکو ر غبتونه، خوابونه او راتلونکی ارادی هم جوړوي، یعنی انفرادي او ټولنیز ژوند دواړه تر تاثیر او اغیزی لاندی راولي، دا ډول مؤسسات په انسان کی یو دویم تشویه شوی، مریض فطرت او طبیعت ایجادوی، ځکه د داسی انسان ټول اهتمام هغه وظیفه ګرځي چی دا په کی مقرر وي (یعنی یو وظیفوی انسان ګرځي) ټول خوابونه یی د استهلاکي توکو تر شا او خوا راڅرخیري، ځانته یواځی ددی استهلاکی توکو د انتاج کونکی او استهلاک کونکی په سترګه ګوري، پرته له دی چی د کوم لوړ هدف او اوچتو موخو یو ذره احساس هم ولري! او تصور یی دا وي چی د هغی د وجود اثبات د استهلاکي توکو په لاس ته راوړلو کی نغښتی دی، دداسی انسان و موحو او ټول ر غبتونه او ارادی د همدی استهلاکي توکو په دائره کی ټول اهداف او ټول ر غبتونه او ارادی د همدی استهلاکي توکو په دائره کی توسره کیږي، تردی چی دا ډول انسان په بشپړه توګه یو اړخیز انسان ګرځي ترسره کیږي، تردی چی دا ډول انسان په بشپړه توګه یو اړخیز انسان ګرځي او غایت او غرض یی هم مادي شیان او استهلاکي توکي لاس ته راوړل او و غایت او غرض یی هم مادي شیان او استهلاکي توکي لاس ته راوړل او و غایت او غرض یی هم مادي شیان او استهلاکي توکي لاس ته راوړل او

استهلاک کول وي) ټوله نړۍ يې بازار او استهلاکي توکي وي له دی پرته هيڅ بله نړۍ نه پيژني!

يو غربي فيلسوف وايي: د استهلاكي شيانو لپاره په اعلاناتو او تبليغاتو كى كوم انفرادي مقدمات او صيغى او شخصيتونه كارول كيږي دا په حقيقت كى د چل څخه ډكه يوه پرده ده چى تر شا يى په جمعي توګه د استهلاكي سلوكياتو د مسلط كولو هدف پټ دى، دا ډول تبليغات د توكو استهلاك كونكى او استعمالونكى دى ته هڅوي چى په دى اړه د نورو تقليد وكړي، او اخيري (مود) خپل كړي، او په دى اړه اخيري خبرى او اواز ته غوږ كيږدي، نو په حقيقت كى په اعلاناتو او تبليغاتو كى دغه فرديت د انسان باطن په محددو مادي قالبونو كى د اچولو د كوښښونو لپاره يوه پرده ده، دا د انسان په ذهن كى دا ترسيخ كوي چى دا يواځى د همدى خواب دى، او دا استهلاكي توكى ددى د ذات د تثبيت لپاره ددى يواځينى او شخصي وسيله ده! چى دا صحيح خبره نه ده بلكه دا اعلان او تبليغات په حقيقت كى ددى وسيله ده چى ددى انسان رغبتونه او اعلان او تبليغات په حقيقت كى ددى وسيله ده چى ددى انسان رغبتونه او خوابونه په ټولنه كى د نورو په څير وګرځوي، په دى توګه دا لوي استهلاكي ماشين په ګردش كى پاتى كيږي.

استهلاک کونکی یو اړخیز موجود ګرځي، هغه د نورو مادي شیانو په څیر یو شی وي، ښکلی جامی په تن وي، هر هغه استهلاکي توکي استهلاکوي او کاروي چې له ده څخه یې کارول مطلوب وي، په یوه داسې ټولنه کې چې د داخل او بیرون څخه په غیر دیموکراتیکه توګه اداره کیږي 79 او په ځانګړو مادي قالبونو کې اچول کیږي. مګر ددې ټولو سره سره انسان دا ګمان کوي چې هغه د خپلې ازادۍ څخه برخمن دی، او خپل شخصي ژوند په خپله خوښه تیروي! ځکه د استهلاکي توکو په نړۍ کې د اختیار میدان ډیر پراخه دی، دا اختیار خپله ازادي ګڼي، مګر دا اختیار تر خپل شا دا بنسټیز حقیقت پټوي چې په مهمو او بنسټیزو قضایاو کې د اختیار مجال او ازادي په بشپړه توګه له منځه تللی، په مصیري، انساني او اخلاقي قضایاو کې اختیار او ازادي اصلا وجود نه

<sup>(79)</sup> د هغه لویو سرمایه دارانه مؤسساتو او تبلیغاتي وسایلو له V(z) او د انسان په سلوکیاتو کې د مداخلې له V(z)

لري، په داسی فضاء کی انسان ددی استهلاکي توکو د نړۍ څخه بیرون نشی وتلی او د ټولنی د نقد هر ډول توان له لاسه ورکوي، او د امر واقع سره د ځان د برابرولو او د هر موجود حالت د قبلولو او هغی ته د سر د ټیټولو لوی توان تر لاسه کوي، داسی ټولنو ته همدا فیلسوف مارکوس داسی دیموکراتیکی ټولنی وایي چی از ادي پکی نشته، یعنی داسی استبدادي ټولنی چی د ټولنی ټول وګړي یی په دی قانع کړي دي چی په ټولنه کی حاکمو تصوراتو ته د کوم زور او پولیسی فشار څخه پرته غاړه کیردي، دلته د ټولنی د تصور سره سم هر فرد دا تصور لري چی هدف یی په مادي طبیعت کی له زیات نه زیات تحکم او تصرف کول ا زیات نه زیات استهلاکي توکی انبارول دي، او همدی ته (په معقوله توګه او نرم انداز کی د از ادی نشتوالی وایی) چی په انګلیسی کی ورته معقوله توګه او نرم انداز کی د از ادی نشتوالی وایی) چی په انګلیسی کی ورته (Smooth Reasonable Democratic unfreedom)

همدا راز هورکهایمر د اوسنی انسان داسی تصویر کشی کوی چی د مارکوز د تصویر کشی سره توپیر نه لري، هغه وایی: دا نوی انسان د تقلیدي ټولنو د مطلقو معيارونو څخه خو از اد کړې شو مګر نتائج يې مثبت نه ؤ، ځکه په دی توګه دا انسان د مادي سعادت او ځان لپاره د عیش او عشرت د برابرولو څخه پرته نور د هر ډول اصولو او مبادئو څخه پاک کړی شو، او د بقاء او حفظ نفس څخه پرته د هر ډول مقاصدو او ارزښتونو څخه خالی کړی شوی دی، د د وسائلو پوری اړونده معيارونو څخه پرته نور د هر ډول محتوی او معيار څخه بی برخی دی، دا نوی انسان ددی څخه عاجز دی چی د هغه اختیار اتو تقویم او ارزيابي وکړي شي چې د هغې په مخکې دي او يا په هغو خرابيو پوه شي او د هغی ادراک وکړی شی چی د مسایلو د حل، او د غلطیو د تصحیح د لټولو په جریان کی رامنځته شوی، له دی امله هغه قطعا ددی توان نه لري چې د خیل ذات د تنګی محدودی او د خپل تنګ چاپیریال څخه ور اخوا تفکیر وکړی شی، دى انسان په بشيره توګه د هر څه په اړه نقدې ديد او نظر له لاسه ورکړي، هغه يواځي ددې توان لري چې ځان د هغه ټولنيزو قوتونو د غوښتنو سره سم برابر کری چی په ټولنه تسلط لری او هغه وظیفه چی په همدی محدوده کی دی ته سیارل شوی ده د یو ماشین په څیر سرته ورسوی، همدا راز له دی سره د استهلاکي توکو ترمنځ د اختيار څخه پرته نوره هيڅ ډول ازادې نشته، هغه د ټاکلو مادي او فکري قالبونو په منځ کې حرکت کوي ددې د محتوى او نهائي اهدافو سره يې هيڅ سروکار نشته.

دی يو اړخيز انسان ته مادي انسان، اقتصادي انسان، يا جسماني انسان هم ويل کيږي، چې د مادی په دائره کې ژوند کوي او له دی دائری څخه د بيرون وتلو توان نه لري، په دی هماغه قوانين نافذ دي چې په مادي توکو نافذ دي، دا يو داسې انسان دی چې په بشپړه توګه يې هغه نقدي عقل يې له لاسه ورکړی چې د مادي دائری څخه بيرون فکر وکړي، دا انسان يو وظيفوي انسان دی چې د هغه وظيفي په بنسټ يې تعريف کيدلې شي چې دې ته سپارل شوی ده، دا انسان د مادي او تکنالوجيکي عقليت په دائره کې روزل شوی چې له دې څخه پرته د تفکير بل ميدان نه پيژني.

#### خاتمه:

په تيرو صفحاتو كې مو دا وليدل چې څرنګه د حضرت عيسى عليه السلام راوړى دين د تحريف سره مخ، او بيا څرنګه همدا تحريف شوى دين د اروپا په لر او بر كې خپور شو، وروسته بيا څرنګه او د كومو اسبابو له امله د علم (ساينس) سره په ټكر كې واقع شو، او بيا ورو ورو څرنګه دا تمدن د الحاد په لور ولاړ، چې لومړى پړاو يې د طبيعي دين يا (ربوبيت) وه چې د (Deism) په نوم يې شهرت درلود، او بيا په دوهم پړاو كې د بشپړ الحاد منزل ته ورسيد، په دې منزل كې چې اوس پكې د غرب تمدن قرار لري د الحاد يو بشپړ مظهر دى چې كله ورته شامل سيكولريزم ويل كيږي او كله د ليبراليزم په نوم ياديږي، په حقيقت كې د غربي تمدن بشپړ نړيوال لرليد، جهان بيني او عقيده په هغه الحادي اصولو او متعقداتو ولاړه ده چې موږ د لاندې موضو عاتو په ضمن كې هغه په تفصيل سره ياد كړل:

- 1. د الله تعالى يه اره د غربي تمدن تصورات او معتقدات
  - 2. د طبيعت او مادي وجود په اړه د غربي تمدن افكار
    - 3. د انسان په اړه د غربي تمدن فکر او عقيده

د دې درې واړو موضوعاتو په ضمن کې چې د غربي تمدن کوم اصول ياد شوي دي، په حقيقت کې همدا هغه الحادي افکار او عقائد دي چې د غرب نړيوال لرليد او جهان بيني تشکيلوي، او همدا هغه بنسټ دی چې د هغه په اساس د غربي تمدن ټول عمارت ولاړ دی، هغه که فکري اړخ دی او که سياسي او که اجتماعي، او که اقتصادي او که منهجي، په همدې بنسټ د هغوی قانوني نظام هم بنا دی، همدا بنسټ دی چې د هغه په اساس غرب د (حقوق بشر، اقتصادي نظام، از اد بازار، سياسي نظام او ديموکراسي، ښځو حقوق، اجتماعي اړيکو، د بحث منهج او ...) څخه خپل تصور پرې بنا کړی دی، غربي تمدن په لاندې ميدانونو کې خپل نظامونه د همدې لرليد په بنسټ بناء کړي دي:

- 1) سیاسي نظام چې په هغه کې د قانون جوړونې حق د خلکو نمایندګانو ته ورکړل شوي دی، په دې معنی چې په دې قانون جوړونه کې د هیڅ څه پابند نه اوسي، یوازې هغه څه چې د خلکو اکثریت یې و غواړي هماغه قانون، حق او درست بلل کیږي، او دا ځکه چې کوم داسې الهي او ماوراء طبیعي سلطه او مصدر نشته چې انسان ته قانون و ټاکي او انسان هغه قانون ومنی او عملی یې کړي.
- 2) د بشر د حقوقو، د ښځو د حقوقو، د اطفالو د حقوقو او داسې نورو حقوقو په اړه د غرب تصور چې په هغه کې هغه از ادي هم شامله ده چې هيڅ ډول حدود او قيود نه لري، چې په دې کې د جنسي روابطو او اړيکو هغه از ادي هم شامله ده چې د بلوغ عمر ته رسيدونکي افراد يې په خپلو منځونو کې جوړوي چې هغه د نکاح د کوم عقد څخه پرته وي او که د همجنس پرستۍ اړيکې وي، او دا ځکه چې انسان از اد دې او د هيڅ کومې سلطې پابند نه دی، حق ورته هغه څه دی چې هغه يې غواړي او ميلان ورته لري، او بد هغه څه دي چې هغه ترې نفرت لري او نه يې غواړي.
- 3) اقتصادي نظام: د دې بنسټ هم يوازې مادي منفعت ګرځي، بلکې د شخص من حيث شخص منفعت او ګټه پکې په نظر کې نيول کيږي، د ټولنې د منفعت پر ځای ذاتی او شخصی منفعت ته ترجيح ورکول

كيږي، او منفعت او ښه او بد بيا هم د هماغه معيارونو پر بنسټ ټاكل كيږي چې د غرب تمدن د خپل ځان لپاره ټاكلي دي.

- 4) ټولنيزې او اجتماعي اړيکې: دا اړيکې هم په همدې بنسټ بناء دي چې د دې تمدن له نظره انسان يوازې يو جهته او يو اړخيز موجود دی، هغه يوازې همدا مادي اړخ لري او روحاني بعد نه لري، بناء د دې تمدن په دننه کې ټولې اړيکې په همدې بنسټ باندې ولاړې دي.
- 5) د معرفت نظریه: په غربي تمدن کې د معرفت نظریه بالکل د هغه نظریې سره توپیر لري چې اسلام یې لري او دا ځکه چې دا نظریه هم په همدې الحادي تصور ولاړه نظریه ده، دلته ټول معرفت په مادي او طبیعي نړۍ کې منحصر دی، دلته د معرفت یوازینۍ وسیله هم تجربه ده، او کله که د عقل خبره هم کیږي د هغې څخه مراد هغه غایي عقل نه دی بلکې د هغه څخه مراد ابزاري، یا ذاتي، شکلي یا تکنالوژیکي عقل دی چې په انګلیسي کې ورته (Instrumental Reason) ویلی شي، د هغه کار صرف دا وي چې وسائل د اهدافو د لاس ته راوړلو لپاره څنګه په ښه توګه استعمال شي، پرته له دې چې د هغه اهدافو په اړه پوښتنه وکړي چې هغه څنګه دي؟ مفید دي که نه؟ د څه نه سرچینه نیسي، په دې چې د وحی او یا هم خبر صادق لپاره هیڅ ډول ځای نشته.
- 6) د هر څه د نقد معیارونه: دلته د نقد معیارونه هم د همدې فکر په بنسټ ولاړ دي، دلته څرنګه چې څوک د دې کائناتو لپاره په هیڅ ډول غرض، غایت او هدف قائل نه دي، دلته دا نشته چې انسان او کائنات الله د څه لپاره پیدا کړي دي، دلته د آخرت تصور وجود نه لري، دلته خلک د نسیې (پور) پر ځای د نقد معامله کوي، یعنې آخرت ته د انتظار پر ځای دا ګوري چې دلته او همدا اوس ده ته څه ګټه لري او د ګټې او تاوان معیار هم د منفعت د فلسفې (Pragmatism) پر بنسټ صورت نیسي.
- 7) د بحث او څیړنې تګلاره: دلته د بحث او څیړنې تګلاره جلا ده، دلته هر څه د یوې تګلارې او منهج په بنسټ څیړل کیږي چې هغه د ساینسې

علومو منهج او تګلاره ده، دلته د وضعي فلسفې (د اوجست کونت د فلسفې) نه وروسته ټول اجتماعي او انساني علوم هم د همدې ساينسی منهج او تګلارې په بنسټ څيړل کيږي، تاريخي حوادث او د وحي او قرآن او سنت د نقد معيارونه هم دلته هماغه معيارونه دي چې د يو انساني ليکنې لپاره ټاکل شوي دي او دا ځکه چې دوی اصلا د ميتافيزيک او ما وراء طبيعي موجود په وجود يقين نه لري.

دا او داسی نور ټول حیاتی او اساسی تصورات په همدی بنسټ بناء دی، اوس سوال دا را پيدا کيږي چې د داسې يو تمدن سره چې د هغې افکار په داسې الحادي بنسټونو ولاړ وي، د هغې سره څه تعامل پکار دی؟ دا سوال سره له دې چې له ډير پخوا راهيسې څيړل شوی هم دی، او ډير څه پرې ليکل شوي هم دي مګر څرنګه چې تر اوسه پورې يو مطرح سوال دی، په ځانګړې توګه د افغانستان په اوسنيو حالاتو کې چې موږ پکې قرار لرو خو نور خلک ترې پنځوس او شپيته کاله مخکی تير شوي دي، موږ ته دا سوال نور هم اړين گرځی، او دا ځکه چی غیر عقلانی او نادرست تعامل موږ د ډیر لوی مشکل سره مخ کولی شی، د دی تعامل په اړه د الجزائر د يو ستر مفکر استاذ مالک بن نبی چی په اصل کی خو انجنیر دی مګر ټولنیو هنه یی خاصه موضوع ده، او په اسلامي نړۍ کې د استعمار او بيا د زياتو هيوادونو څخه د استعمار د رخصتيدو حالات یی هم پخپله لیدلی، او د استعمار څخه د اسلامی امت او مسلمانو هیوادونو خلاصیدل او ترقی او پرمختک او تمدن په لویه لار د دوی برابرول يى خانگړې موضوع ده، داسى ليكى: (كله چى اسلامى فكر (عام مثقف مسلمانان) د هغه صدمي سره مخ شول چې اسلامي نړۍ او اسلامي هيوادونو ته د اروپايي ثقافت د وار ديدو وروسته را پيدا شوه، او د اسلامي نړۍ وګړې د هغه په مقابل کې د نقص، کمترۍ، او وروسته پاتې والي په احساس اخته شول نو د اسلامی نری عام و کری او څه مثقف خلک په دوه ډلو وویشل شول:

لومړۍ: هغه ډله وه چې د غربي فنونو، صنعتونو، غربي شيانو نه نيولي تر لباس او پوښاک پورې د غرب د هر څه د خپلولو په لور يې خلک را بلل.

دويمه ډله: هغه وه چې د کمترۍ او ضعف دا احساس يې د عزت د اظهار

په پیچکارۍ معالجه کاوه او ځان یې په دې غولوه چې موږ د یو غالب او په ماضي کې د یو لوی تاریخ لرونکي امت سره تړلي یو (80).

طبيعي مسأله ده چې دا دواړه دريځونه نادرست او غلط دي، ځکه چې نه دا ممکن دي چې د اسلامي ټولنو او غربي تمدن ترمنځ د اوسپنې داسې ديوال و درول شي چې د غرب اثرات دلته رانشي، بلکې دغه کوښښ هم د عقل څخه ليرې کار دی، همدا راز په هغه شکل چې موږ د غربي تمدن څخه د هغه افکار، نظامونه او شيان جوړ او تيار واخلو او بې له دې چې دا ووينو چې د هغو بنسټ په څه باندې ايښودل شوی دی او دلته د هغه تيارو او جوړو شيانو څخه د اسلامي تمدن د عمارت د جوړولو کوښښ وکړو دا هم د عقل څخه ليرې يو داسې دريځ دی چې له يوې خوا اسلامي نړۍ د خپلې ماضي نه شکوي، بيلوي، او د انفصام د حالت سره مخ کوي او له بلې خوا په دې توګه تمدنونه نه جوړيږي.

## نو بناء درست دريځ دا دي چې:

لومړى: موږ د غربي تمدن څخه د هغه غير متناسبو نظامونو، شيانو او وسايلو د اخيستلو څخه ډډه وکړو چې هغه اصلا په غربي ټولنه کې د خپل روح، د هغه تمدن د لرليد او فکري خلفيې(Back ground) څخه را شکيدلي وي، او د اسلامي امت د لرليد او عام فکري محيط سره هم متناقض وي.

دویم: او که څه ورنه اخیستل کیږي هم د هغه معنی دا نه وي چې د هغوی څخه تیار نظام او فکر واخیستل شي او دلته په عام نظام کې د ځای پرځای کولو (فټ کولو) هڅه وشي(81)، بلکې باید د غرب څخه یې یاد کړو او بیا د هغه په

<sup>(80)</sup> انتاج المستشرقين و أثره في الفكر الاسلامي الحديث، مالك بن نبي، (بيروت: دار الارشاد كال ١٩٤٩م) ص ١٤.

<sup>(81)</sup> په داسې توګه د شیانو راټولولو ته مالک بن نبي (تکدیس الأشیاء) د شیانو راجمع کول وایي، او په ډیر تاکید سره دا خبره په خپلو ډیرو کتابونو او لیکنو کې کوي چې له دې څخه تمدن نه راټوکیږی، بلکې له دې څخه د ډیرو زمانو په تیریدو سره شاید د تمدن یوه (مسخة) د (نسخة) پر ځای، یعنې هغه د هغه بل تمدن کاپي هم نه وي، بلکې یو مسخه شوی موجود وي چې هیڅ اعتبار نه لري.

څیر د خپلی عقیدې او لرلید په بنسټ او د هغه په رڼا کې د یو مستقل او درست نظام او تمدن د جوړولو هڅه وکړو، همدې ته مالک بن نبي په دی الفاظو کې اشاره کوي: (په کال ۱۸۵۷م (82) کې د اسلامي نړۍ او په کال ۱۸۶۸ ـ ۱۹۰۵م د جاپان په پرمختګ او ترقي کې فرق دا وه چې د جاپان تعامل د غربي تمدن سره د یو شاګرد تعامل وو (یعنې د جاپان خلکو د غرب څخه یادول او د هغه پر بنسټ یې خپل تمدن جوړاوه) او زموږ تعامل د غربي تمدن سره د یوه مشتري (پیرودونکي) تعامل وو (یعنې اسلامي نړۍ د هغوی شیان راټولول پرته له دې چې هغه څه یاد کړو چې پر هغه د خپل تمدن ودانۍ ودروو) هغوی (جاپانیان) په تمدن جوړولو کې مصروف او مشغول وو او موږ د غرب د توکو او تولیداتو په تمدن جوړولو کې مصروف وو (83). که یوازې د غرب د تولیداتو (هغه که نظامونه دي او که افکار) د راټولولو په ذریعه د خپل تمدن د جوړولو هلې ځلې جاري وساتو نو دا کار ناشونی دی، یو عجیب او غریب حالت خو به رامنځ ته شي مګر هغه به په هیڅ وجه یو متمیز تمدن نه وي.

دريم: هغه څه چې اخيستل كيږي او يا يې موږ د غرب څخه يادوو چې د هغه په څير موږ د خپل تمدن ودانۍ جوړه كړو نو هغه بايد تصفيه او فلتر شي، ځكه لكه چې مو په مخكې صفحاتو كې ولوستل دا تمدن د الحاد په بنسټ و لاړ تمدن دى، د دې تر شا داسې يوه فلسفه ده چې زموږ د لرليد او عقيدې سره اړخ نه لكوي نو د دې عناصر پرته له دې چې فلتر او تصفيه شي ممكن نه دي چې وايي اخلو او خپل تمدن پرې بناء كړو، په دې باب مالك بن نبي وايي : زموږ مشكل دوه ډوله افكار دي، يو ته وژونكي افكار (84) ويل كيږي چې هغه د غرب څخه د ړانده تقليد په نتيجه كې تر لاسه شوي دي، دې افكارو اسلامي امت د بې نظمۍ او تخلف سره مخ كړ، او دا ځكه چې د ترقي او پرمختګ په منظور كوم وسايل د غرب څخه واخيستل شول هغه ته د فكر په ذريعه تطوير او پرمختګ

<sup>(82)</sup> په دې کال په هند کې د انګریزي استعمار پرضد د مسلمانانو پاڅون د ناکامۍ سره مخ شو، او د همدې څخه په الهام سید جمال الدین افغاني د اسلامي امت د یووالي او د پرمختګ او ترقۍ داعیه رایورته کړه او کار یې پیل کړ.

<sup>(83)</sup> تأملات، مالك بن نبى، القاهرة: مطبعة دار العروبة، ١٩٤١م، ص ١٨٤- ١٨٥.

<sup>(84)</sup> د مالک بن نبي په اصطلاح ورته (الأفكار المميتة) وايي.

ور نه کړی شو، (یعنی تصفیه پکی را نه وستل شوه) نو بی نظمی یی رامنځ ته کړه او دا ځکه چی چیرته تقلید حاکم شي هلته تفکیر له منځه ځي.

دویم ډول افکارو ته مړه افکار (85) وایي، او دا هغه افکار دي چې په وراثي شکل موږ ته رارسیدلی دي مګر هغه تصفیه شوي نه دي، که دا دواړه ډوله افکار تصفیه نه شي او د یو مسلمان عقل په بنسټ فلتر نه شي نو بیا تمدن نشي جوړیدلی، بناء لنډه خبره دا ده چې د تصفیې او فلتر څخه پرته افکار خپل نه کړی شي.

څلورم: پاتې شوه د ټکنالوژۍ خبره نو هغه د کوم تمدن او کوم ملت ملکيت نه دی، ځکه علم د متراکمو تجربو په نتيجه کې دې مرحلې ته رسيدلي دی، يوناني تمدن علمي پرمختګونه درلودل، په هغه باندې اسلامي امت د خپل علمي پرمختګ بنسټ کيښوده، او غرب او اروپا د اسلامي امت علمي پرمختګونه د خپلو علمي او ساينسي څيړنو لپاره بنسټ وګرځاوه، نو کله چې دا د کوم تمدن او ملت ملکيت نه شو نو بايد چې مسلمانان دا ټکنالوژي نقل کړي او د هغه اهدافو او مقاصدو لپاره ترې کار واخلي چې د هغوی لرليد، جهان بيني او عقيده يې غوښتنه کوي، ځکه چې حکمت د مسلمان ورک شوی څيز دی هر ځای کې يې پيدا کړ هغه يې تر ټولو زيات مستحق دی.

#### دويمه نكته:

لکه څنګه چې موږ دې ته اړتيا لرو چې د غرب د ړانده تقليد څخه ځان وساتو، او هغه څه ترې وانه اخلو چې هغه په الحاد باندې بناء دي، او د الحاد په بنسټ و لاړ دي، همداسې موږ دې ته هم اړتيا لرو چې په هغه غير معقول او د اسلام د روح سره په متناقض دريځ کې هم ونه لويږو چې په منځنيو پيړيو کې کليسا پکې لويدلې وه، هغه څه چې په پايله کې يې اروپا د الحاد کندې ته وروغورځوله، الله تعالى دې نه کړي که موږ د اسلام د روح سره متناقض هغه دريځ ونه کې چې کليسا غوره کړ چې کليسا غوره کړي وو او يا مو هغه ته ورته څه دريځونه دريځ غوره کړ چې کليسا غوره کړي وو او يا مو هغه ته ورته څه دريځونه

<sup>(85)</sup> د هغه په اصطلاح (الأفكار المَيّتة).

غوره کړل موږ به هم د دې لامل شوي يو چې اسلامي نړۍ د الحاد په لور ور ټيل و هو، او په دې حالت کې به مو د بشريت سره لويه جفاء او ظلم کړی وي، هغه دريځونه چې موږ ترې بايد ځان وساتو په ډيره لنډه توګه په لاندې ډول دي:

- 1. دیني استبداد او تعصب: دینی استبداد او تعصب دې ته وایي چې یو څوک یا یوه ډله ځان ته دا حق ورکړي چې د اسلام د کومې قضیې په اړه چې هغه کوم نظر او رایې لري هماغه د حق لپاره معیار او اساس دی، هر څه چې د هغه سره برابر وي هغه درست او هر هغه څه چې د هغه خلاف وو هغه نادرست او د اسلام سره مخالف دي، په ځانګړې توګه په اجتهادي قضایاوو کې چې د اسلام د اصولو سره سم د اختلاف کنجایش هم وجود پکې لري، دا په حقیقت کې د (رجل دین) او (یا د الله نماینده) په هغه تصور ولاړ عمل دی چې د کلیسا مشرانو د ځان لپاره ایجاد کړی وو، په دې کې شک نشته چې د اسلامي مسایلو او قضایاوو ایجاد کړی وو، په دې کې شک نشته چې د اسلامي مسایلو او قضایاوو ملمي مجالاتو کې چې رعایت کیږي مګر څوک باید ځان د الله تعالی علمي مجالاتو کې چې رعایت کیږي مګر څوک باید ځان د الله تعالی مسره د مخالفت د الله تعالی او د رسول الله ایک می واقع دی، چې د ایو خطرناک استبداد دی.
- 2. فكري استبداد: دې ته وايي چې يو انسان هغه كه هر څوك وي د خپل فكر او رايي په باره كې په داسې يو غرور كې مبتلا شي چې داسې كومان وكړي د هغه فكر داسې كامل او حق دى چې د هيڅ ډول مناقشې امكان نه لري، او د دې فكر څخه پرته چې څومره افكار دي هغه په تمامه معنى باطل او بې معنى دي چې اصلا د موجوديت حق هم نه لري، په داسې فكر كې مبتلا كيدل په حقيقت كې يو لوى مرض دى، په ځانګړې توګه چې د داسې چا لخوا صورت ونيسي چې د دين عالم وي نو د هغه اثرات او اغيزې نورې هم زياتيږى، او اثرات يې د ژوند په بيلا بيلو اړخونو پريوزي، په همدې كې د كليسا د منځنيو پيړيو مشران مبتلا وو چې هغه نتايج را ووتل چې مو وليدل.

- 3. د علم (ساینس) او پرمختګ په مخ کې دریدل او همیشه په وروسته پاتې والي باندې تاکید کول او همدا د اسلام اصل مقصود ښودل، دا هم یو داسې تصور دی چې په بشپړه توګه د اسلام د قطعي نصوصو سره په ټکر کې دی، مګر کله کله یو شمیر جاهل خلک چې د اسلام څخه خبر نه وي، د علمي پرمختګونو مخالفت کوي او په دې ټینګار کوي چې په نړۍ کې هر ډول پرمختګونه د اسلام سره مناقض او مخالف معرفي کړي، دا هم د منځنیو پیړیو د کلیسایي تصور سره ورته تصور دی چې موږ باید ترې ځان وساتو.
- 4. **پوند تقلید:** په داسې توګه چې د انسانانو (د حضرت پیغمبر ﷺ څخه پرته چې بل هر څوک وي) غیر معصومو افکارو ته دومره حیثیت ورکړل شي چې هغو ته د معصومې وحې سره په برابره توګه وکتل شي، او هغه د دین برخه و بلل شي، دا به هم د دین په هغه څیر د تکذیب لامل ګرځي لکه څنګه چې د غیر معصومو انساني افکارو له امله د کلیسا مقدس کتابو نه غلط ثابت شول.
- 5. د نصوصو حرفي فهم: د نصوصو په فهم کې د تحجر څخه کار اخیستل په داسې توګه چې د نصوصو مقاصد له یاده یوړل شي او د تحجر له امله یو ازې د هغوی په حرفي فهم ترکیز صورت ونیسي، او ډیر ځله دا حرفي فهم د هغه څه سره مخالف وي چې په یقینې دلایلو باندې ثابت شوي وي، دا هم د دین د تکذیب لامل ګرځې لکه چې د کلیسا په اړه مو ولوستل.

په پای کې د الله تعالی څخه دعا کوم چې موږ ته د هغه درست فهم او درست دریځ د غوره کولو توفیق را په برخه کړي چې د بشریت په خیر باندې تمام شي.

وسبحانك اللهم وبحمدك نشهد أن لا إله إلا أنت نستغفرك و نتوب إليك.

## په پښتو ژبه د بحثونو لنډيزونه

## ملخص بحث " د تمدن د پیل، تأسیس او دوام لپاره د تمدنی ارزښتونو اهمیت " :

په دی بحث کی چی ډیره اهمه څیړنه ده لیکوال ددی کوښښ کوي چی لومړی د (قیم) ارزښتونو مفهوم واضح کړي، بیا یی په دی اړه څیړنه کړی چی (حضارة) تمدن څه ته وایي، بیا دا خبره واضحه کړی چی په مطلقو ارزښتونو او تمدني ارزښتونو کی توپیر شته دی، ځکه چی عمومی ارزښتونه په حقیقت کی د خیر او د شر، د بد او ښه او صحیح او غلط لپاره معیارونه وي، مګر تمدني ارزښتونه یواځی د ښه او بد، صحیح او غلط .. معیارونه نه دي بلکه ددی تر څنګ هغه نظري اصول او عقائد هم ګڼل کیږي چی د تمدن د ایجاد بواعث او د هغی عقلي او رواني بنیادونه تشکیلوي، او د تمدن ټول انجازات د هغی عملي د هغی عقلي او رواني بنیادونه تشکیلوي، او د تمدن ټول انجازات د هغی عملی ارزښتونه دي؛ دا عام او کلي او رواقعي تعبیر بلل کیږي، د تمدنی ارزښتونو ځانګړتیاوی دا دي: دا عام او کلي ارزښتونه دي، دا د تمدن لپاره معیارونه دي، انساني ارزښتونه دي په بل موجود کی نشته، اهمیت په خپل منځ کی متفاوت مګر یو بل تکمیلونکي دي.

ارزښتونه د يو تمدن لپاره خورا زيات اهميت لري، هيڅکله هم يو تمدن د ارزښتونو څخه پرته منځ ته نشي راتلای، د تمدن لپاره د ارزښتونو اهميت د لاندی حقايقو څخه څرګنديږي، ارزښتونه په زمنی لحاظ د تمدن څخه مخکی وي، ارزښتونو د تمدن په له منځه تللو له منځه نه ځي، د تمدن د هر عنصر په نفی کولو تمدن له منځه نه ځي مګر د ارزښتونو په نفي کيدلو تمدن منتفي کيږي، همدا راز ارزښتونه د تمدن په ټولو کړو او انجازاتو اغيزه لري.

## ● ملخص بحث" په اسلام کې دښځې سياسي حقوق" :

دغه لیکنه دښځو سیاسی حقوق په عمومی ټکو کی تر غور لاندی نیسی، په پیل کی دسیاست او د سیاسی حقوقو اصطلاح تعریف شوې ده، وروسته داپوښتنه تر غور لاندی نیول شوی چه آیا د سیاسی حقوقو اصطلاح سمه ده او که دسیاسی مکلفیتونو اصطلاح بهتره ده؟ له دی وروسته د سیاسی حقوقو

(مکلفیتونو) شکلونه او بڼې بیان کړې شوې دې او په هغه کې دښځو د وڼډې اخيستلو شرعى دلايل بيان شوى دى، بيا د (امر بالمعروف او نهى عن المنكر) او نصیحت کولو په هکله بحث شوی دی او دا خبره بیان شوې، چه امر بالمعروف دژوندانه ټولو خواوو ته شامليږي، او دسياست ډګر هم دهغه يوه برخه، بلکه یوه مهمه برخه ده، او ښځه هم دنارینه وو سره یو ځای یدی مکلفیت کی شامله ده، بیا دبیعت په هکله خبره شوی، او دا بیان شوی چه بیعت یو سیاسی فعالیت او مکلفیت دی او نارینه او ښځی ټول یدی مکلف دی، دهغی نه وروسته دشوری یه هکله بحث شوی، دسیاست یه ډګر کی دشوری اهمیت بیان شوی، او دښځو د وڼډی په هکله خبره شوی، د هغی نه ورسته دجهاد او هجرت یه هکله خبر ه شوی او دا بیان شوی چه جهاد او هجر ت یو سیاسی عمل دی او ښځو په صدر اسلام کې په هغه کې په يوره شکل سره ونډه اخيستې ده. وروسته دكفايي واجباتو او په هغه كي دسياسي حقوقو (مكلفيتونو) په هكله خبره شوي، همدارنگه یه همدی مطلب کی بیا دسیاست یه ډګر کی کفایی مکلفیتونه واضح شوی، ددی مطلب په آخرکی دحق د تعسفی استعمال په هکله خبره شوی، هغه تعریف شوی او بیا دحق سلبی تعسف تعریف شوی، ددی څیړنی په آخر کی په صدر اسلام کی دښځو ځينې سياسی مواقف (دريځونه) ذکر شوي، دپای په خبره کی هغه مهم نتایج ذکر شوی، کوم چه دخیرنی په جریان کی ورته لیکونکی رسیدلی، او هغه وړاندیزونه پکښی ځای شوی، کوم چه دښځو دسیاسی حقوقو (مکلفیتونو) په هکله هغه لیکونکی ته ضروری ښکاره شوی.

### ● ملخص بحث" اسباب تغيير فتوا" :

د فتوی د تغییر لاملونه ډیره مهمه او حساسه موضوع ده، ددی څیړنی په په پیل کی لیکوال د عنوان د وضاحت په ضمن کی بیلا بیل فقهی اصطلاحات تر څیړنی لاندی نیولي، او په لومړی برخه کی یی هڅه کړی چی دا ثابت کړي چی فتوی وخت تر بله بدلیږي رابدلیږي، ددی لپاره یی بیلا بیل دلایل وړاندی کړي دي، او په دویمه برخه کی یی د فتوی د بدلون اسباب په ګوته کړي چی د لیکوال له نظره هغه اوه لاملونه کیږي، تغییر اجتهاد، تغییر عرف، تغییر زمان، تغییر مکان، تغییر مصلحت ومفسده، تغییر علت، تغییر حال مستفتی.

## ● ملخص بحث" حديث وجايگاه آن در هرات":

### د (حدیث وجایکان آن در هرات) په لاندی موضوعات بحث کوي:

- د هرات جغرافیایی موقعیت او علمی اهمیت، هرات د حضرت عمر بن خطاب په خلافت کی د احمد بن قیس تمیمی په لاس فتح شو، د حدیثو پرمختګ دور پکی د دویمی پیرۍ څخه پیل شو.
- په هرات کی د محدثینو تګلاری: په دی مبحث کی په دی بحث شوی چی د هرات محدثینو د حدیثو د روایت، حفظ او کتابت په اړه خپلی ځانګړی تګلاری درلودی.
- د هرات د حدیثی مدرسی ځانګړتیاوی: په دی مبحث کی لاندی موضوعات تر څیړنی لاندی نیول شوي دي:

### د هرات لوی او ثقه محدثین

- هغه محدثین چی د حدیثو تر څنګ یی په عربي ژبه هم بشپړ تسلط درلود او په دی اړه یی کتابونه هم لیکلی دي.
- د هرات محدثین د بلخ د محدثینو برعکس د امام شافعی رحمه الله د مذهب پیروان ؤ.
- په پای کی د هرات د حدیثی مدرسی ځانګړتیاوی تر بحث لاندی نیول شوی دی، چی لاندی مسایلو ته پکی اشاره شوی ده.
- د هرات ښار د علم حدیث مرکز او د حدیثو د طلابو لپاره مرجع وګرځیده.
- په دی مځکه ډیر لوی شمیر داسی محدثین پیدا شول چی د علم حدیث لوړ و مرتبو او د نقد حدیث لوړ مقام ته رسیدلی ؤ.
- دلته ډیر لوی شمیر کتابونه د علم حدیث په بیلا بیلو اړخونو ولیکل شول لکه جرح وتعدیل، تاریخ، علم الرجال او داسی نور.

■ د هرات د حدیثی مدرسی څخه د هرات فقهی مدرسه وزیږیدله. په ډیر تأسف سره باید ووایو چی د علم حالت او په ځانګړی توګه د علم حدیث وضعیت په هرات کی په هغه شکل نه دی چی د تاریخ په اوږدو کی دی ښار درلوده.

## ● ملخص بحث " د غربي تمدن نړيوال لرليد او په اسلامي نړۍ د هغی اغيزي " (دويمه برخه):

یه دی برخه کی لیکوال کوښښ کړی چی هغه لرلید، عقیده او یا هم ارزښتونه په ګوته کړي چې غربي تمدن پرې ولاړ دی، دا په حقیقت کې یو الحادي عقيده ده، دا عقيده او تصور د غربي تمدن په ټولو انجازاتو اغيزه لري، چې لنډيز يې د درې بنسټيزو عناصرو په اړه ددې تمدن د دريځ په ضمن کې وراندی شوی دی، د الله په اړه ددې تمدن دريځ (د ټولو معتقداتو لنډيز دا دې چې دا نړۍ په بشيره توګه د الله د تسلط او حاکميت څخه از اده نړۍ ده، ددې سره د الله کار نشته دا باید انسان د خیل عقل یه بنسټ باندی اداره کړی) د مادی او طبیعت په اړه د غربي تمدن دریځ (چې لنډیز یې دا دی چې دا کائنات او طبیعت په خپل وجود او په خپل سير کې کوم ما ورائي موجود ته محتاج نه دی، دا یخیله منځ ته راغلی او د طبیعی قوانینو سره سم پخیله ځان اداره کوی) د انسان په اړه د غربي تمدن دريځ (چې لنډيز يې دا دې چې انسان يا خو د غرب د يو لړ فلسفو له نظره باید د الله ځای ونیسی چې په دې توګه د الوهیت عقیده له منځه يوسى، او يا هم په بشپړه د مادى او طبيعت جزء او برخه وګرځى، چى د نورو طبيعي توکو سره هيڅ ډول توپير نه لري، او نه يي د وجود لپاره ګوم هدف او غرض او غایت شته، په دې هم هغه ټول قوانین د تطبیق وړ دی چې د طبیعت په نورو توکو تطبیقیری، دا د چا د عبادت لپاره نه دی پیدا شوی لکه اسمانی ادیان چی واپی) له دی و روسته لیکوال کوښښ کړی چی یو لر هغه ځانګرتیاوی په ګوته کړي چې ددې لرلید او عقیدې په نتیجه کې په غربي ټولنه کې راپیدا شوي دي، او په خاتمه کې يې ددې تمدن سره د تعامل په درسته منهج او تګلار ی خبر ه کر ی.

\* \* \*

## ملخصات البحوث باللغة العربية

## ● ملخص بحث " أهمية القيم الحضارية تأسيسًا واستمرارًا " :

للأستاذ الدكتور نبيل فولي محمد منجي الأستاذ المشارك بقسم العقيدة والفلسفة بكلية أصول الدين، الجامعة الإسلامية العالمية بإسلام آباد.

أهمية القيم الحضارية تأسيسًا واستمرارًا من البحوث المهمة، أوضح الكاتب في بداية البحث مفهوم القيم، ومفهوم الحضارة، وأن هناك فرقًا بين القيم المطلقة والقيم الحضارية؛ لأن القيم المطلقة مقاييس الخير والشر، والصحيح والخطأ، والجمال والقبح، وأما القيم الحضارية فكما أنها مقاييس الخير والشر، والحسن والقبح، والصحيح والخطأ فهي تعتبر كذلك البواعث على نشأة الحضارة كما أنها تشكل الأسس العقلية والنفسية لها، وأن منجزات الحضارة كلها لتعتبر ترجمة عملية لتلك القيم، ثم تناول خصائص هذه القيم، فإنها عامة وكلية، وأنها مقاييس لها، إنها إنسانية، وهي وإن كانت متفاوتة في الأهمية في ذاتها إلا أنها متكاملة فيما بينها، وأن القيم الحضارية حجر الأساس للحضارات، ولايمكن نشأة الحضارة من غير القيم، وتظهر هذه الأهمية من الحقائق التالية: إن القيم أسبق زمنًا على الحضارة، وأن القيم تبقى بعد اختفاء الحضارات، وأن الحضارات لاتنتفي بانتفاء أي عنصر من عناصرها لكنها تنتفي بانتفاء قيمها، وأن هذه القيم مؤثرة في جميع مناشط الحضارة و منجزاتها.

## ● ملخص بحث" حقوق المرأة السياسية في الإسلام" :

للأستاذ الدكتور عبد الباقى عبد الكبير، الأستاذ المشارك بكلية الحقوق بجامعة سلام.

تناول الباحث في هذا البحث القضايا الأساسية المتعلقة بـ "الحقوق السياسية للمرأة في الإسلام" تناول في البداية تعريف مصطلح "السياسة" و"الحقوق السياسية"، ثم طرح سؤالاً مفاده "هل مصطلح "الحقوق السياسية" أدق أم مصطلح "الواجبات السياسية" ؟ وبعد الإجابة على هذا السؤال تناول أنواع الحقوق السياسية (أو الواجبات السياسية) مع أدلة وجوب إسهام المرأة فيها، ثم

تناول الباحث أن واجب "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" واجب عام يشمل جميع مناحي الحياة ومنها الجانب السياسي، والمرأة مأمورة ومكلفة مثل الرجل بأداء هذا الواجب.

ثم أشار الباحث إلى أن البيعة عمل سياسي ولا فرق بين المرأة والرجل في هذا التكليف، كما أنه تناول أهمية الشورى بالبحث، وأشار إلى أن المرأة كانت تشارك في هذا العمل السياسي، ثم أشار إلى أن الهجرة والجهاد من الأعمال السياسية بجدارة وأن المرأة شاركت هذين المجالين بكل قوة في الصدر الأول، وتناول الباحث بعد ذلك "الواجبات الكفائية" بالبحث، وأشار في أثناء الحديث عنها إلى الحقوق السياسية (الواجبات السياسية)، وأشار في نهاية هذا المبحث إلى الاستعمال التعسفي للحق، وفي نهاية البحث تناول المواقف السياسية للنساء في عهد النبي مرابي وعهد الخلفاء الراشدين، وفي خاتمة البحث أشار الباحث إلى عهد النبي مرابي توصل إليها الباحث، كما أشار إلى بعض التوصيات الهامة.

### ● ملخص بحث" أسباب تغير الفتوى ": للأستاذ عبد الودود عابد، محاضر بجامعة تخار ـ أفغانستان.

يعتبر موضوع تغير الفتوى موضوعًا حسّاسًا، ومن هذا يكتسب هذا البحث أهميته، تناول الكاتب في بداية البحث توضيح بعض المصطلحات الواردة في عنوان البحث، ثم أثبت أن الفتوى يتغير من وقت لآخر، وأقام على ذلك أدلة عديدة، وفي المبحث الثاني عدد الكاتب الأسباب التي تؤثر في تغير الفتوى في نظره، وهي تغير الاجتهاد، وتغير العرف، وتغير الزمان، وتغير المكان، وتغير المصلحة، وتغير العلة، وتغير حال المستفتى.

## ● ملخص بحث" الحديث ومكانته في (هراة) ": للأستاذ الدكتور محمد إسماعيل لبيب بلخي، رئيس جامعة سلام.

تناول الباحث في هذا البحث الموضوعات التالية:

أولاً: الموقع الجغرافي لمدينة "هراة" ومكانته العلمية؛ فإنها فتحت في عهد

عمر بن الخطاب بيد "أحمد بن قيس التميمي" وبدأ الحديث يزدهر فيها في القرن الثالث الهجري.

ثانيًا: منهج المحدثين في "هراة": تناول الباحث في هذا المبحث أن لمحدثي "هراة" مناهج خاصة في رواية الحديث، وحفظه وكتابته، والتأليف فيه.

ثالثًا: خصائص المدرسة الحديثية في هراة: تناول الباحث في هذا المبحث الموضوعات التالية بالبحث:

- کبار محدثي "هراة" وثقاتهم.
- المحدثون الذين كانوا عمالقة في علم اللغة إلى جانب علم الحديث، والذين ألفوا كتبا في العلوم اللغوية.
- إن محدثي "هراة" كانوا يتبعون مذهب الإمام الشافعي بخلاف محدثي "بلخ" حيث كانوا من أتباع مذهب أبي حنيفة.

رابعًا: تناول الباحث في المبحث الأخير خصائص المدرسة الحديثية في "هراة"، وأشار إلى الخصائص التالية:

- صارت مدينة "هراة" مركزًا لعلم الحديث، ومأوى لطلاب علم الحديث.
- أنجبت هذه المدينة كبار العلماء في علم الحديث الذين وصلوا إلى مراتب عالية في علوم الحديث ونقده.
- ألف علماء "هراة" كتبًا كثيرة في مختلف علوم الحديث مثل؛ رواية الحديث، وعلم الجرح والتعديل، وعلم الرجال، والتاريخ وغيرها.
- لقد أنجبت المدرسة الحديثية في "هراة" المدرسة الفقهية فيها. ومع الأسف الشديد فإن هذه المدرسة ضعفت بمرور الزمن، وأن حالة العلم والثقافة وخاصة علم الحديث في "هراة" اليوم ليست كما كانت في مختلف مراحل التاريخ لهذه الحاضرة الكبيرة من حواضر العالم الإسلامي.

## ● ملخص بحث " الحضارة الغربية خلفيتها الفكرية وأثرها على العالم الإسلامي":

للدكتور مصباح الله عبد الباقى، نائب رئيس جامعة سلام للشؤون العلمية.

تناول الكاتب في الجزء الثاني من هذه الدراسة العقيدة والخلفية الفكرية التي تأسست عليها الحضارة الغربية، وأن هذه النظرة مؤثرة في جميع منجزات الحضارة الغربية ومناشطها، كما تناول نظرتها للكون بالبحث، وأثبت أن "النظرة الإلحادية" هي التي تأسست عليها الحضارة الغربية، فإن نظرة تلك الحضارة للكون قدمت ضمن نظرتها لثلاثة عناصر أساسية؛ وهي: الله (وتتلخص نظرتها في أن الكون قاصر على هذا الكون المادي، وأنه لاوجود لما كان يسمى بـ "ماوراء الطبيعة" وأنه لاسلطان عليه لله، وأنه لايتحكم فيه، وأن الإنسان يجب أن يدير شؤونه بعقله من غير أن يكون لله دخل فيه) والعنصر الثاني هي الطبيعة/ المادة (وتتلخص تظرتها في أن هذا الكون الايحتاج في وجوده أو إدارته لكائن من خار جه (لله) و أنه و جد بنفسه و أنه يدير فنسه بنفسه و فق قانو ن الطبيعة) و العنصر الثالث هو الإنسان (وتتلخص نظر تها في أن الإنسان يجب أن يحل محل الإله في الفلسفات الهيومانية وبذلك تريد هذه الفلسفات نفى العقيدة في الله، وبعض الفلسفات المادية الأخرى تعتبر الإنسان جزءًا من المادة والطبيعة، وأنه لايتميز عنها في شيء، ينطبق عليه قانون الطبيعة كما ينطبق على المادة، وأنه ليس لوجوده غاية و لاغرض، ولم يخلق لعبادة أحد كما تدعى الأديان السماوية) ثم حاول الكاتب بعد ذلك أن يعدد بعض خصائص المجتمعات الغربية التي نشأت على هذه العقيدة والنظرة للكون، وفي الخاتمة أجاب على سؤال التعامل مع هذه الحضارة وحاول أن يقدم منهجًا وسطيًّا للتعامل معها.





#### SALAM UNIVERSITY

Kabul - Afghanistan

# SALAM

Simi annual journal

Vol# 02 Issue 03-04 March 2012 - March 2013

A journal of Salam University Kabul, Afghanistan This is English Cover Page

## SALAM

A research journal, Concerned with publishing research papers from all fields of knowledge after evaluation, issued by Salam University in Kabul, Afghanistan

Second year, Third & Fourth issue, March 2012 - March 2013



#### **Address**

All correspondence should be addressed to the editor Salam University, Traffic Square, Kabul, Afghanistan

Cell. 0093202230666

E-Mail. salamuk@salam.edv.af Website. salam.edv.af

Salam **University** (Kunduz branch) Walayat Road, Haji Miray Street, Kunduz City Afghanistan

> Tel. 0093512001325 cell. 0093786009500 - 0093772828760



## **Editorial Board**

## **Editor** in chief

#### Pro. Dr. Muhammad Ismaa'il Labib Balkhi

President of Salam University

## **Editor**

#### Dr. Misbahullah Abdulbaqi

VP (Acad) & Associate professor faculty of Shariah & Law, Salam University

## Members of editorial board:

- Dr. Rafiullah Ata, VP (Admin) Salam University
- Wazeer Muhammad Saeedi, Dean Faculty of Shariah & law
- Ismatullah Sharia'ti, Dean faculty of law & political sciences
- Eng. Bahader Khpalwak, Dean Faculty of Engineering.
- Dr. Abdulbaqi Abdulkabeer, head department judiciary & advocacy
- Dr. fazlul Hadi Wazeen, head department of Islamic culture
- Dr. Inayatullah Khalil, Hadaf head department political sciences
- Dr. Abdussboor Fakhri, Faculty of Shariah & Law
- Muhammad Naeem Jalily, head department of Islamic Studies

## **Contents**

| ♦ Abstracts (English) 1 – 5                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ♦ Abstracts (Pashto) 229 – 232                                                                          |
| <b>♦</b> Abstracts (Arabic) 233 – 236                                                                   |
|                                                                                                         |
| —— Arabic, Pashto and Persian articles ——                                                               |
| ◆ The Importance of Civilizational Values to the Outset, Establishment And Continuation of Civilization |
| Dr. Nabil Fouly Mohammad Mongy 9 - 46                                                                   |
| ◆ The Political Rights of Woman in Islam                                                                |
| Dr. Abdul Baqi Abdul Kabir                                                                              |
| ◆ The Causes of Change of Fatwa                                                                         |
| <i>Dr. Abdul wadood Abid</i>                                                                            |
| ♦ Hadith and its position in Herat                                                                      |
| Pro. Dr. Muhammad Ismail Labib Balkhi                                                                   |
| ◆ The Global Vision of the Western Civilization and its Impacts on the Islamic World (part 2)           |
| Dr. Misbahullah Abdul Baqi                                                                              |
| * * *                                                                                                   |

## **Abstracts**

## **♦** The Importance of Civilizational Values to the Outset, Establishment and Continuation of Civilization

By: Dr. Nabil Fouly Mohamd Mongy

(The writer is an Associate Professor in IIU Islamabad)

In this paper, which is a very important research, the author seeks to first clarify the meaning of values. He has then sought to define civilization and have proved that there is difference between absolute values and civilizational values as common values are in fact touchstones for good and evil, correct and incorrect while civilizational values are not only criteria for good and evil, correct and incorrect, but also are deemed as the theoretical principles and bedrocks which are motives for the creation of civilization and make its mental and psychological foundations. All the achievements of civilization are deemed their practical and real interpretation. The characteristics of the civilizational values are as following: They are common and universal values; they are standards for civilization; they are humane values which are not found in other creatures; they enjoy different levels of importance among them, but are complementing each other. Values are very important for a civilization. A civilization cannot be established without values. The importance of values for a civilization could be proved by the facts that values are preceding a civilization in time; values do not disappear by vanishing a civilization; a civilization does not vanish by negating one of its components, however, a civilization disappears by denial of its values. Furthermore, values have impact on all processes and achievements of a civilization.

#### ♦ The Political Rights of Woman in Islam

By: Dr. Abdul Baqi Abdul Kabir

(Associate Professor at Salam University Kabul)

This article defines the political rights of women in general terms. At first, the words politics and political rights have been defined. Then, the writer has posed the question whether the term political rights is correct or it is better to replace it with the term political obligations. The forms of the political rights (obligations) have been described and arguments have been made from Sharia for the participation of women. Enjoining the good and forbidding the evil, as well as advice have also been discussed. The writer has argued that enjoining good includes all aspects of life and the political arena is not only one but also an important part of it, and this not only implies obligation for man, but also for woman. The author further argues that pledge of allegiance is a political activity and obligation and both male and female have obligation in this regard. Shura, the importance of shura in political arena and participation of women in shura have been discussed in the article. Later in the article, Jihad and Hijra have been discussed and argument has been made that both Jihad and Hijra are a political activity and women have fully participated in it during the early Islamic era.

Collective duties, among them, the political rights/obligations have been discussed and collective obligations have been identified in political arena. At the end of this paper the writer has defined and discussed capricious usage of right and negative capriciousness re right. The writer have also referred to some political stances of women during the early Islamic era. Wrapping up the article, the writer has made a number of conclusions and have made some recommendations regarding political rights/obligations of women.

## **♦** The Causes of Change of Fatwa

#### By: Dr. Abdul wodood Abid

Lecturer at Takhar University, Afghanistan.

The Causes of Change of Fatwa is a very important and sensitive topic. The author of this article has defined different juristic terms for clarification of the title of the article. He has sought, in its first part, to prove that Fatwa changes from time to time and has provided different reasons for this. In its second part, he has identified the factors requiring a change in Fatwa. These factors, seven according to him, are as following: Change in Ijtihad (interpretative judgment), change in custom, change in time, change in place, change in benefit/harm, change in cause, and change in status of the person seeking Fatwa.

#### **♦** Hadith and its position in Herat

#### By: Pro. Dr. Muhammad Ismail Labib Balkhi

President Salam University

#### This paper discusses the following topics:

- ❖ The geographical location and academic importance of Herat: Herat was conquered by Ahmad bin-Qais Tamimi during the caliphate of Omar bin Khattab. The science of Hadith began to flourish in Herat in the second century.
- ❖ The methodologies of scholars of Hadith in Herat: In this part of the article, the writer has argued that there were different and special methodologies used re narration, memorization and documentation of Hadith.
- ❖ The characteristics of Herat school of Hadith: The following topics have been discussed under this title: Great and trustable scholars of Hadith in Herat- the scholars who besides the science of Hadith also had a full grip on Arabic language and have also written books about

Arabic language. Unlike the scholars in Balkh, the scholars of Hadith in Herat were, followers of the Shafi juristic school of thought.

- ❖ As part of the characteristics of Herat school of Hadith, the writer has made the following assertions:
  - The city of Herat became a hub of the science of Hadith and an attraction place for students of the science of Hadith.
  - There sprang a large number of scholars of Hadith who were gurus on different branches of the science of Hadith and the science of substantiation of Hadith.
  - A great number of books were written in different aspects of the science of Hadith such as History, Knowledge of Men (narrators), etc.
  - The Hadith school of Herat gave birth to the jurisprudential school of Herat.

Unfortunately, the status of knowledge especially the science of Hadith in Herat has not remained today as was once during the history in this city.

## **♦** The Global Vision of the Western Civilization and its Impacts on the Islamic World (part 2)

#### By: Dr. Misbahullah Abdul Baqi

(VP Academics & Associate Professor at Salam University Kabul)

In this part of the article, the author has sought to determine that vision, belief and values that make the foundation of the Western civilization. The belief behind this civilization is totally atheistic belief which is summarized in the standpoint of this civilization regarding

Allah (the summary of all the Western beliefs regarding Allah is such that according to these beliefs this world is totally free from the control and sovereignty of Allah; Allah has nothing to do with it; this world shall be managed according to the wishes of human mentality), the matter (the nature and the universe are not in need, neither in its coming into being nor in its sustainability, to any supernatural being. The cosmos has come into being spontaneously and manages itself in accordance with the laws of nature), and the human (the human according to some Western philosophies shall either substitute Allah thereby invalidating the belief of theism and the Divine power or shall fully become part of the matter and nature without enjoying any difference with other natural things. There is no purpose behind the existence of human being. All laws applicable to other elements of nature shall also be applicable to human being. The human being has not come into being to worship anyone as is required by the Divine religions). The author has tried afterwards to determine a number of those characteristics appeared in the Western society as a result of the mentioned vision and belief. At the end, the author has discussed the way of how to deal with this civilization.

