
 

 

 مجله علمی سلام

Salam Academic Journal  
 https://www.resaearch.salam.edu.af: Journal Homepage 

 هـ.ش ۱۴۰۱السنة السابعة، العدد الثاني عشر، خريف 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 الفقه الإسلامي مصدر للقانون أم بديل له؟          

 1مصباح الله عبدالباقیالدکتور          

2339-4224-0004-https://orcid.org/0009 :RCIDO                                     

 

 الملخص

في وجود الفقه في بلد  لقانونفي قضية مهمة للغاية وهي ما إذا كانت هناك حاجة ل يبحث المقالهذا  

إصدار قانون؟ وهل للقاضي الحرية في  صورةفي  الاجتهادات الفقهيةإسلامي. وهل هناك حاجة لوضع 

 ؟من غير أن يقنن الفقه الإسلامي الحكم بناء على ما ورد في الفقه

ولكنه لا يمكن  للقانون،وصل البحث إلى نتيجة مفادها أن الفقه هو المصدر الأساسي وفي هذا الصدد ت

تلك الخصائص أهم  في الفقه، و التي لا تتواجدأن يكون بديلاً عن القانون ، وذلك لأن القانون له خصائصه 

لا فرق بين الإفتاء »فقالو: وعدم إلزامية الفقه والفتوى، و قد نبه فقهاؤنا السابقون على ذلك،   إلزامية القانون،

 .«والقضاء إلا أن المفتي مخبر بالحكم والقاضي ملزم به

أقوال متعددة في فيها ، أو توجد آراء المذاهب الفقهية المعتبرةفيها  تتعددالتي  ففي القضايا الاجتهادية 

المذاهب مثل هذه القضايا تحتاج  أن يرجح من خلال عملية التقنين مذهب على المذهب الحنفي، 

ويلزم به  وفقًا لمتطلبات هذا العصر،الأخرى أو يرجح قول في المذهب الحنفي على الأقوال الأخرى 

القاضي، و أن لا يترك عملية الترجيح بين المذاهب أو عملية تصحيح قول في المذهب الحنفي على الأقوال 

ك في الغالب من الناحية العلمية الأخرى فيه لاجتهاد القاضي الفردي، فإن قضاة عصرنا غير مؤهلين لذل

والثقافية، و لو فرضنا الأهلية في بعضهم فإنهم لن يجدوا وقتا كافيا للاجتهاد والتدقيق في كل المسائل 

التي تعرض عليه لانشغاله في أمور القضاء. ومن هنا يجب أن يقوم على عملية الترجيح والتصحيح نخبة من 

جيح والتصحيح، ويرتبوا هذه الأقوال الراجحة والمصححة في صورة مواد العلماء الذين يتمتعون بأهلية التر 

 قانونية، هذا ما نسميه تقنين الفقه الإسلام!

ومن الجدير بالذكر أن وجود الأقوال المصححة والأقوال المفتى بها لا ينفي الحاجة لتقنين الفقه 

تعينة للفتوى في العصر الحديث، بل الحنفي، لأن الأقوال المرجحة والمصححة في الفقه الحنفي ليست م

هي بحاجة لإعادة النظر؛ لأن كثيرا من تلك الأقوال صححت ورجحت بناء على وجوه تغيرت تلك الوجوه بعد 

ذلك لأسباب مختلفة، و من هنا نحن مطالبون أن نتعامل مع هذه الأقوال بالمنهجية التي تعامل بها علماؤنا 

 في ترجيحها كما فعل فقهاؤنا الأفاضل في سالف الأزمان.السابقون معها، و أن نعيد النظر 

                                                           
 Misbah.abdulbaqi@gmail.com: جامعة سلام_افعانستان سیرئ. 1

IS
SN

: 3
07

8-
95

83
 (O

n
li

n
e)

   
   

   
 

 
IS

SN
: 3

07
8-

95
75

 (P
ri

n
t)

 

شر
لن

خ ا
ري

تا
 :

۰۶/
۱۰/

۱۴
۰۱

   
   

 
ت

حا
صف

د 
عد

 :
۸

۴
    

۱۷  
ن

م
  

ی
ال

 
۱۰

۰
  

https://www.resaearch.salam.edu.af/
https://orcid.org/0009-0004-4224-2339
mailto:Misbah.abdulbaqi@gmail.com


  ,2022FALL  ,12Issue No. VOL 6, year,  th7Salam Journal                                                     ۱۴۰۱خزان ، ۱۲شماره  ،هفتممجله علمی سلام، سال 

 

Academic journal of Salam University Vol: 6, Issue: 12 2 

 

إلى جانب ذلك هناك أمور تجددت في عصرنا كما كانت تتجدد في كل عصر ومصر، هذه المسائل تسمى في تراثنا 

الفقهي ب"النوازل" و "الواقعات" وكذلك تسمى ب"الفتاوى". هذه المسائل المستجدة كثرت في عصرنا مقارنا بما كان في 

لعصور السالفة؛ لأن الحياة تطورت بصورة غير مسبوقة، وهذه المسائل لم يبحث عنها في الفقه، ولا يمكن البحث عنها لأنها ا

لم تكن موجودة في زمن أئمة المذاهب ولا في زمن العلماء بعدهم، هذه المسائل كذلك بحاجة أن يبحث عن أحكامها ويعين 

 عن العلماء فيها من خلال تقنين الشريعة الإسلامية.القول الراجح من بين الأقوال الواردة 

وهناك نوع آخر من القانون الذي يؤكد على ضرورة تقنين الفقه الإسلامي وأن الفقه لا يغني عنه ألا وهو التقنين لتقييد 

الفقه التراثية،  المباح، وذلك لأن هذا النوع من المسائل لم يبحث عنها في الفقه الإسلامي، ولا يمكن البحث عنها في كتب

لأن هذا النوع من القضايا تابعة للسياسة الشرعية )المصالح والمفاسد( و هذا المبنى يتغير بتغير الزمان والمكان، فمثل هذه 

 القضايا يحتم علينا أن نصيغ الفقه الإسلامي في شكل مواد قانونية.

سلامية وليس بديلا عن القانون، ومن هنا يجب أن نصيغ خلاصة الكلام أن الفقه الإسلامي هو مصدر القانون في البلاد الإ 

 الفقه الإسلامي في صورة القانون.

 ، الفتوى.تقييد المباح، ترجيحالاجتهاد، ال التقنين،الكلمات المفتاحية: 

 

 


